Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and
Applied Ethics, No. 24

(Edited by Nikolaus Forgo & Alexander Somek)

Peter Koller

Soziale Gerechtigkeit

Begriff und Begriindung

Wien 2001

http://www.univie.ac.at/juridicum/forschung/wp24.pdf






Einleitung

((1)) Die Idee der sozialen Gerechtigkeit - die Vorstellung, dass soziale
und politische Ordnungen bestimmten Erfordernissen der Gerechtig-
keit unterliegen - ist zweifellos sehr alt. Sie war jedenfalls schon den
alten Griechen geldufig, wie die Schriften von Platon, Aristoteles und
anderen Denkern bezeugen. Dessen ungeachtet ist der Begriff der so-
zialen Gerechtigkeit in seinem heute Ublichen Verstandnis, dem zu-
folge eine gerechte soziale Ordnung burgerliche Gleichheit und Frei-
heit, aber auch eine ausgewogene Verteilung des gesellschaftlichen
Reichtums gewahrleisten soll, relativ jung. Dieser Begriff kam erst
um die Mitte des 19. Jahrhunderts auf, als sich mit den sozialen
Umwalzungen im Gefolge der birgerlichen und der industriellen
Revolution auch die Auffassung der Gesellschaft von Grund auf ver-
anderte (Hayek 1976, 62 ff, 176 ff; Koller 1994a; L6ffler 2001). Hatte
man eine Gesellschaft vorher mehr oder minder blof} als eine Verei-
nigung zur Sicherung des Lebens, der Freiheit und des Eigentums ih-
rer Mitglieder betrachtet, so begann man nun, sie als ein Ubergrei-
fendes Unternehmen der kollektiven Zusammenarbeit und der -
meinschaftlichen Daseinsvorsorge im Rahmen einer planmalig -
staltbaren politischen Ordnung zu verstehen. Und in dem MafRe, in
dem diese Gesellschaftsauffassung, die vor allem von den Kréaften der
sozialen Reformbewegung propagiert wurde, wachsende Verbrei-
tung fand, setzte sich auch der Begriff der sozialen Gerechtigkeit
allméhlich durch. Heute gehort er zum alltdglichen Vokabular des
politischen Diskurses. Freilich gab es dartiber, was soziale Gerechtig-
keit ndherhin meint und was sie im Einzelnen verlangt, seit jeher be-
trachtliche Meinungsdifferenzen, die bis heute bestehen. Infolgedes-
sen war und ist der Begriff der sozialen Gerechtigkeit nicht nur -
mantisch hochgradig diffus, sondern auch politisch uf3erst umstrit-
ten.

Dieser Umstand mag es zweifelhaft scheinen lassen, ob dieser Be-
griff Uberhaupt einen allgemein oder zumindest weithin geteilten
Sinn besitzt, der ihm neben seiner rhetorischen Funktion auch einen
gewissen Informationswert verleiht. Doch diese Zweifel sind etwas
voreilig, weil es ja sein konnte, dass die verschiedenen Vorstellungen,
die sich um die Rede von sozialer Gerechtigkeit ranken, einen - wenn
auch vielleicht nur kleinen - gemeinsamen Nenner enthalten, der sich

http://www.univie.ac.at/juridicum/forschung/wp24.pdf



2 Peter Koller

als der Bedeutungskern jenes Begriffs verstehen lasst. Ich mdchte da-
her im ersten Teil meines Beitrags versuchen, die semantischen Kon-
turen des Konzepts der sozialen Gerechtigkeit mit Blick auf seine
Verwendung in der politischen Theorie und im allgemeinen Sprach-
gebrauch herauszuarbeiten. Ich werde dabei zu dem Ergebnis kom-
men, dass dieses Konzept durchaus eine weithin akzeptierte Bedeu-
tung hat, die einige substanzielle, wenn auch recht unbestimmte und
deutungsbedurftige normative Forderungen an die soziale Ordnung
moderner Gesellschaften einschliel3t und mit einer Vielfalt konkrete-
rer Vorstellungen von sozialer Gerechtigkeit vertraglich ist. Erst die-
ser Befund erklart Ubrigens, warum dieses Konzept einerseits so un-
bestimmt und umstritten ist, andererseits aber im politischen Leben
eine so bedeutende Rolle spielt.

Dass der Begriff der sozialen Gerechtigkeit einen nachvollziehba-
ren Sinngehalt besitzt, sagt freilich noch gar nichts Gber die Berechti-
gung der ihm inhdrenten normativen Forderungen aus. Es ist jeden-
falls denkbar, dass das vorherrschende Verstandnis sozialer Gerech-
tigkeit nichts weiter als das Produkt einer erfolgreichen politischen
Propaganda ist, hinter der zwar handfeste Interessen, aber keinerlei
gute Grunde stehen. Ich halte diese Ansicht, die heute vor allem von
manchen Exponenten der neoliberalen Bewegung gedufRert wird, fur
falsch und maéchte ihr entgegentreten. Zu diesem Zweck werde ich
im zweiten Teil den Versuch unternehmen, die im ersten Teil aufge-
wiesenen Forderungen der sozialen Gerechtigkeit zumindest partiell
zu begrinden und sie auch etwas konkreter zu fassen.

1. Der Begriff der sozialen Gerechtigkeit

((2)) Der Begriff der sozialen Gerechtigkeit gehort zu jenen Leitbegrif-
fen des politischen Diskurses, die - wie z.B. auch Freiheit, Gleichheit,
Gemeinwohl, Recht, Herrschaft, Demokratie - nicht allein und nicht
einmal in erster Linie dazu dienen, soziale Zustdnde zu beschreiben
und zu erklaren, sondern zugleich und vor allem dazu, solche Zu-
stdnde zu bewerten, also zu legitimieren oder zu kritisieren. Alle die-
se Begriffe sind nicht nur auBerst komplex, sondern auch ziemlich
umstritten. lhre Komplexitat ergibt sich unter anderem schon dar-
aus, dass sie 'multifunktionale’ Konzepte sind, die sowohl deskriptive
als auch normative Bedeutungselemente enthalten und zu einer Ein-
heit verkntpfen. Damit hangt auch ihre Umstrittenheit zusammen.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 3

Denn da die genannten Begriffe wegen ihres normativen Sinns stets
auch als Mal3stabe der Bewertung menschlicher Handlungen, sozia-
ler Verhéltnisse und politischer Ordnungen fungieren, werden sie
ganz unvermeidlich selber zum Gegenstand des politischen Mei-
nungsstreits, in dem verschiedene Gruppen darum konkurrieren, ih-
ren Interessen und Wertvorstellungen Geltung zu verschaffen. Und
dies erklart zumindest teilweise auch die Unbestimmtheit und Varia-
bilitat dieser Begriffe, weil sie eben nur dann allgemeine Anerken-
nung finden, wenn sie flexibel genug sind, um sie in verschiedene
Richtungen hin deuten und mit unterschiedlichen politischen Auf-
fassungen in Einklang bringen zu kénnen.

Die notorische Vagheit der Leitbegriffe des politischen Diskurses
berechtigt freilich nicht zur Schlussfolgerung, diese Begriffe seien
bloRe Leerformeln ohne jeden substanziellen Gehalt. Das ist schon
deshalb unplausibel, weil diese Begriffe dann ganzlich funktionslos
und verzichtbar waren, womit unerklart bliebe, warum sie im politi-
schen Meinungsstreit eine so wichtige Rolle spielen. Es ist deshalb
viel eher zu vermuten, dass sie trotz ihrer Offenheit einen gewissen,
wenn auch nur schwachen Informationswert enthalten, weil sie ihre
Funktion nur dann erfillen kdnnen, wenn sie sowohl relativ flexibel
als auch hinreichend gehaltvoll sind, um die politische Diskussion
zumindest bis zu einem gewissen Grade strukturieren zu kénnen. Ob
und inwieweit diese Vermutung zutrifft, muss allerdings im Einzel-
nen gepruft werden, indem man die betreffenden Konzepte einer
sorgfaltigen Analyse unterzieht. Und dies mdchte ich im Folgenden
mit Bezug auf das Konzept der sozialen Gerechtigkeit versuchen. Da
dieses Konzept, wie sich zeigen wird, in vielfaltiger Weise mit dem
komplexen Netzwerk unseres Gerechtigkeitsdenkens verwoben ist,
maochte ich zuerst einen Blick auf das Vokabular der Gerechtigkeit im
Allgemeinen werfen, um den konzeptuellen Rahmen der heute vor-
herrschenden Auffassung sozialer Gerechtigkeit zu erhellen.

1.1 Das Vokabular der Gerechtigkeit

((3)) Obwohl es manche Leute reizvoll zu finden scheinen, Gber die
'‘Gerechtigkeit Gottes' zu rasonieren oder sogar dartber, ob es so «-
was wie eine 'Gerechtigkeit der Geschichte' gibt, sind das nicht gera-
de typische Fragen der Gerechtigkeit. Wenn von Gerechtigkeit die
Rede ist, geht es vielmehr Ublicherweise entweder direkt um das

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



4 Peter Koller

Handeln von Menschen oder um Sachverhalte, die zumindest auf
indirekte Weise durch menschliches Handeln beeinflusst werden
kénnen. Und nur dieser Normalgebrauch des Gerechtigkeitsvokabu-
lars soll hier interessieren. Betrachten wir einige Satze (der Ob-
jektsprache), die typische Redeweisen von Gerechtigkeit reprasentie-
ren: (1) ,,Er hat seine gerechte Strafe bekommen*; (2) ,,Es war unge-
recht von ihm, dass er ihr die Stelle nicht gegeben hat*; (3) ,,Es ist
nur gerecht, dass Leute, die mehr leisten, auch mehr verdienen*; (4)
,.Wer einer anderen Person einen Schaden zuflgt, ist gerechterweise
verpflichtet, den Schaden zu ersetzen®; (5) ,,Die Gerechtigkeit ver-
langt, dass man andere nicht verurteilen soll, bevor man sie angehort
hat*; (6) ,,Es ist eine Ungerechtigkeit, Menschen wegen ihrer Haut-
farbe zu diskriminieren®.

Schon diese wenigen Beispiele lassen erkennen, dass jedes (ob-
jektsprachliche) Reden von Gerechtigkeit eine praktische, hand-
lungsorientierte Sinndimension aufweist, die sowohl evaluativen
(wertenden) als auch normativen (auffordernden) Charakter hat.
Denn es ist offensichtlich, dass jeder der angefuhrten Satze - gleich-
gultig, ob er als Aussagesatz (wie 1, 2, 3 und 6) oder als Normsatz
(wie 4 und 5) formuliert ist - stets sowohl ein Werturteil als auch eine
Normproposition zum Ausdruck bringt, da jeder Aussagesatz in d-
nen bedeutungsgleichen Normsatz verwandelt werden kann und
umgekehrt. Es macht also gar keinen Unterschied, ob man eine Ge-
rechtigkeitsproposition durch ein Werturteil im Gewande eines Aus-
sagesatzes oder durch einen Normsatz ausdrickt; sie bedeutet in
beiden Fallen dasselbe und hat stets zugleich evaluativen als auch
normativen Sinn.

((4)) Aber welchen Status haben solche Propositionen im Gesamt-
kontext praktischen Denkens? Sind sie blofle Geschmacksurteile?
Oder sind sie Klugheitserwagungen, die davon handeln, was Perso-
nen im Lichte ihres langfristigen Selbstinteresses tun sollten? Oder
sind sie eher Aussagen daruber, was vom Standpunkt des positiven
Rechts oder nach herrschender Meinung als gut oder falsch, als ¢g-
boten oder unerlaubt gilt? Es bedarf, glaube ich, wohl keiner naheren
Begrindung, dass Gerechtigkeitspropositionen nichts dergleichen
sind. Sie gehéren vielmehr zu jener Sorte von praktischen Erwagun-
gen, die Ublicherweise 'moralisch’ oder ‘ethisch’ genannt werden.
Solche Erwédgungen haben MaRstabe des individuellen Verhaltens

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 5

und des sozialen Lebens zum Gegenstand, die sich von anderen
Handlungsgriinden durch drei Merkmale abheben: Sie sind erstens
autonome Mal3stédbe in dem Sinne, dass sie fur uns nur dann gelten,
wenn wir sie aus freien Stucken akzeptieren (insofern haben sie im
Unterschied zu den Normen des positiven Rechts und der sozialen
Konvention subjektiven Charakter); zweitens erheben sie Anspruch
auf allgemeine Geltung (insofern haben sie, anders als Urteile des
personlichen Geschmacks und des individuellen Guten, objektiven
Sinn); und sie haben drittens ein besonderes Gewicht, ja oft sogar ab-
soluten Vorrang vor anderen Standards (insofern haben sie kategori-
schen Charakter, wodurch sie sich von anderen autonomen Hand-
lungsgrinden, etwa solchen des individuellen Selbstinteresses oder
der &sthetischen Vorliebe unterscheiden). Es ist, glaube ich, ohne
weiteres einsichtig, dass das Reden von Gerechtigkeit alle diese
Merkmale erfullt und darum Teil unseres moralischen Denkens ist.

Die Gerechtigkeit, als Ganze genommen, bildet demnach einen
Teil der Moral, der Menge jener Malstdbe und Richtlinien des
menschlichen Handelns, von denen wir glauben, dass sie allgemeine
und vorrangige Geltung besitzen und darum von jeder Person ©-
wohl akzeptiert als auch befolgt werden sollten. Und zweifellos
spielt die Gerechtigkeit innerhalb der Moral eine sehr wichtige Rolle,
weil sie moralische Forderungen zum Gegenstand hat, die erstens
das zwischenmenschliche Verhalten betreffen und zweitens als in ho-
hem MaRe bindend, ja gewdhnlich als strikt verpflichtend gelten. Ce-
rechtigkeit hat also mit moralischen Forderungen zu tun, die wechsel-
seitige Anspriiche und Verbindlichkeiten, Rechte und Pflichten von Men-
schen begrinden. Allerdings werden nicht schlechthin alle Forde-
rungen der Moral, die zwischenmenschliche Rechte und Pflichten
fundieren, unter den Begriff der Gerechtigkeit subsumiert. In man-
chen Sprachen, etwa im Deutschen und im Englischen, stehen zwei
verschiedene, wenn auch verwandte Begriffe zur Verfiugung, um
solche Forderungen zu benennen: ndmlich zum einen der Begriff des
Rechten, der mit den Pradikaten ,,recht”, ,,unrecht”, ,,das Rechte*,
,uJnrecht* assoziiert ist, und zum anderen der Begriff der Gerechtig-
keit, um den sich die Pradikate ,,gerecht”, ,,ungerecht”, ,,Gerechtig-
keit*, ,,Ungerechtigkeit” gruppieren.

((5)) Wenn mich mein Sprachgefuhl nicht trigt, stehen die Begrif-
fe des Rechten und der Gerechtigkeit in einem Verhéltnis der Uber-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



6 Peter Koller

bzw. Unterordnung: Der Begriff des Rechten fungiert dabei als der
allgemeinere Oberbegriff, in dem der Begriff der Gerechtigkeit als
speziellerer Unterbegriff enthalten ist. Infolgedessen kann jeder
Sachverhalt, der als gerecht (ungerecht) betrachtet wird, auch recht
(unrecht) genannt werden, nicht aber umgekehrt. So ist es z.B. sicher
maoglich, das Verhalten eines Lehrers, der einen seiner Schuler
grundlos diskriminiert, nicht nur ungerecht, sondern auch unrecht
zu nennen, wogegen man nicht gut sagen kann, ein Mord sei eine
Ungerechtigkeit, obwohl er ein Unrecht ist. Entsprechend diesem
Sprachgebrauch steht der Begriff des Rechten fur die Gesamtheit der
bindenden moralischen Standards des zwischenmenschlichen Ver-
haltens, wahrend der Begriff der Gerechtigkeit nur einen Teilmenge
dieser Standards bezeichnet. Wie aber kann diese Teilmenge gegen-
Uber anderen bindenden moralischen Standards abgegrenzt werden?
Mir scheint, diese Frage ist nicht schwer zu beantworten, wenn wir
die bindenden moralischen Standards, die insgesamt das Rechte
ausmachen, etwas néaher betrachten.

Es genigt, einige Moralnormen, die weithin als verpflichtend gel-
ten oder die man selber fur bindend hélt, im Geiste Revue passieren
zu lassen, um zu sehen, dass sich diese Normen in zwei Sorten ein-
teilen lassen. Da gibt es auf der einen Seite eine Reihe moralischer
Gebote, die - zumindest aus der Sicht einer universellen Moral der
gleichen Achtung - fur alle Menschen ganz unabhéangig davon gel-
ten, ob sie in irgendwelchen speziellen Beziehungen zueinander ste-
hen, wie z.B., dass man andere nicht ohne triftigen Rechtfertigungs-
grund toten, verletzen oder schadigen soll, dass man sie nicht ke-
stehlen und nicht ihrer Freiheit berauben darf. Diesen Geboten steht
auf der anderen Seite eine Vielfalt von Forderungen gegenuber, die
nicht schlechthin alle Menschen verpflichten, sondern Personen nur
insoweit binden, als sie zu anderen in einer bestimmten sozialen Be-
ziehung stehen. Solche Forderungen sind etwa die folgenden: dass
Eltern ihre Kinder nicht auf willkirliche Weise ungleich behandeln
sollen; dass Personen, die in einem Haushalt zusammenleben, die an-
fallende Hausarbeit redlich teilen sollen; dass Unternehmer ihren
Arbeitern einen angemessenen, leistungsentsprechenden Lohn zah-
len sollen; dass die Inhaber von Machtpositionen ihre Stellung nicht
dazu missbrauchen durfen, um sich unverdiente Vorteile zu ver-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 7

schaffen; oder dass Richter einen Angeklagte nicht ohne einen aus-
reichenden Schuldbeweis verurteilen durfen.

Ich meine nun, dass die Forderungen der zweiten Sorte mit jenen
zusammenfallen, die wir gewoéhnlich mit dem Begriff der Gerechtig-
keit assoziieren, auch wenn es wegen der Unschéarfen des Sprachge-
brauchs Grenz- und Zweifelsfélle geben mag. Das Konzept der Ge-
rechtigkeit bezeichnet demnach jene Teilmenge moralischer Forderun-
gen, welche die wechselseitigen Rechte und Pflichten von Menschen im
Kontext einzelner interpersonaler Handlungen, regelmaRiger sozialer Be-
ziehungen oder dauerhafter gesellschaftlicher Verhéltnisse betreffen und
darauf zielen, einen bei unparteiischer Betrachtung allgemein an-
nehmbaren Ausgleich zwischen den divergierenden Interessen der Beteilig-
ten herbeizufuhren. Solche Handlungen, Beziehungen oder Verhalt-
nisse werden gerecht genannt, wenn jede Person bekommt, was ihr
gebuhrt oder was sie verdient. In diesem Sinne wird das Konzept der
Gerechtigkeit verstanden, wenn gesagt wird, Gerechtigkeit verlange,
.jedem das Seine“ zukommen zu lassen, oder mit der bekannten la-
teinischen Phrase: ,,ius suum cuique tribuere®.

((6)) Naturlich ist damit noch gar nichts gewonnen, solange wir
keine Kriterien haben, die Auskunft dartber geben, was einer jeden
Person gebuhrt. Um solche Kriterien, sofern es sie Uberhaupt gibt,
ausfindig zu machen, ist es erforderlich, die Grammatik des Gerech-
tigkeitsvokabulars etwas genauer zu untersuchen. Dabei fallt sofort
auf, dass dieses Vokabular auf eine Vielzahl von verschiedenartigen
Gegenstanden angewendet werden kann, zu denen vor allem die fol-
genden gehoren: Personen, zwischenmenschliche Handlungen, so-
ziale Regeln, rechtliche Institutionen, gesellschaftliche Verhéltnisse
und Strukturen, ganze Gesellschaften, ja sogar internationale Bezie-
hungen und die Weltordnung (Simpson 1979/80; Dreier 1985, 98).
Obwohl es angesichts der Verschiedenheit dieser Gegenstande auf
den ersten Blick aussichtlos scheinen mag, sie alle unter einen Hut zu
bringen, fallen einige Querverbindungen, die zwischen ihnen beste-
hen, doch rasch ins Auge.

Wenn wir sagen, eine Person sei gerecht, so nehmen wir offenbar
auf ihr Handeln Bezug, sei es, dass wir zum Ausdruck bringen, dass
sie in einem bestimmten Fall gerecht gehandelt hat, dass sie in gewis-
sen Fallen regelmaRig gerecht zu handeln pflegt oder dass sie insge-
samt ein gerechtes Verhalten an den Tag legt. Wird dagegen eine

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



8 Peter Koller

Handlung gerecht genannt, so sagt dies zumindest soviel aus, dass sie
bestimmten Regeln des zwischenmenschlichen Handelns entspricht.
Solche Regeln werden wiederum als gerecht qualifiziert, wenn sie die
sozialen Beziehungen zwischen den Menschen auf eine Weise regu-
lieren, die aus unparteiischer Sicht als allgemein annehmbar er-
scheint. Dasselbe gilt fur soziale Institutionen, die ja nichts anderes als
dauerhafte Systeme sozialer Regeln sind, die bestimmte Teilbereiche
des sozialen Lebens betreffen. Und gesellschaftliche Verhaltnisse und
Strukturen gelten als gerecht, wenn sie das Ergebnis einer sozialen
Praxis sind, die ihrerseits durch gerechte soziale Regeln und Institu-
tionen regiert wird.

Schon diese wenigen Beobachtungen deuten darauf hin, dass
zwei der genannten Anwendungsgegenstande von besonderer Re-
deutung sind, weil alle anderen auf sie - sei es direkt oder indirekt -
Bezug nehmen: ndmlich zwischenmenschliche Handlungen einerseits
und soziale Regeln andererseits. Es liegt daher nahe, mit diesen beiden
Gegenstanden zu beginnen, um zu sehen, ob sich bestimmte norma-
tive Standards ausfindig machen lassen, die unser Reden von Ge-
rechtigkeit leiten.

1.2 Formale und materiale Gerechtigkeit

((7)) Wie steht es mit der Gerechtigkeit von Handlungen? Welche An-
forderungen muss eine Handlung erfillen, damit sie als gerecht le-
zeichnet werden kann? Ich schlage vor, diese Frage, um ihre Beant-
wortung nicht allzu schwierig zu machen, so zu verstehen, dass es
nicht um die Gesamtheit der Anforderungen geht, denen ein Handeln
entsprechen muss, um gerecht zu sein, sondern blo3 darum, ob es ir-
gendwelche notwendigen Anforderungen gibt, die eine Handlung g-
denfalls erfillen muss, damit sie fur gerecht gehalten werden kann.
Wird die Frage so verstanden, so liegt die Antwort auf der Hand.
Denn gleichgultig, welche Anforderungen die Gerechtigkeit an unser
Handeln auch immer stellen mag, es gibt eine Anforderung, der un-
ser Handeln jedenfalls gentiigen muss, um gerecht zu sein: wir mus-
sen dabei irgendwelchen allgemeinen Regeln folgen, denen gemaf wir
andere Menschen unter gleichartigen Umstanden auch in gleicher
Weise behandeln missen. Insoweit wir in unserem Verhalten gegen-
Uber anderen Menschen Uberhaupt irgendwelchen Forderungen der
Gerechtigkeit unterworfen sind, steht es uns also nicht frei, sie will-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 9

kurlich einmal so und einmal anders zu behandeln, wie es uns gera-
de gefallt, sondern wir mussen uns in solchen Fallen von allgemeinen
Regeln leiten lassen, die von uns verlangen, dass wir uns gegentber
Anderen in gleichen Féllen gleichférmig verhalten. Kurz: wir missen
Gleiches gleich behandeln. Diese Anforderung, der jedes gerechte
Handeln entsprechen muss, gleichgultig welchen Anforderungen es
sonst noch unterworfen sein mag, wird gewohnlich als formale Ce-
rechtigkeit bezeichnet, weil sie eine zwar konstitutive, aber inhaltlich
vollig unbestimmte und insofern ‘formale’ Bedingung gerechten
Handelns darstellt (Brunner 1943, 29 ff; Perelman 1967, 28 f; Rawls
1975, 78 f, 268 f; Weinberger 1979).

Freilich ist mit dem Prinzip der formalen Gerechtigkeit, das im
Ubrigen mit dem Prinzip der Universalisierbarkeit moralischer Ur-
teile eng verwandt ist, noch nicht sehr viel gewonnen. Denn dieses
Prinzip allein schlieBt kein wie immer geartetes Handeln gegentiber
anderen Menschen aus, sofern der Handelnde dabei nur irgendwel-
chen allgemeinen Regeln folgt. Dariiber, an welchen Regeln sich ein
gerechtes Handeln orientieren soll, sagt es gar nichts aus. Doch da es
nicht sehr sinnvoll, ja selbstwiderspruchlich ware, ein Handeln
schon deshalb gerecht zu nennen, weil es irgendwelchen Regeln
folgt, wenn diese Regeln selber ungerecht scheinen, hangt die G-
rechtigkeit von Handlungen letztlich von der Gerechtigkeit der Re-
geln ab, die ihnen zugrunde liegen.

((8)) Damit erhebt sich die Frage nach den Anforderungen der
Gerechtigkeit, die sich auf die Regeln des sozialen Handelns beziehen.
Diese Anforderungen werden gewohnlich als solche der der materia-
len oder substanziellen Gerechtigkeit angesprochen, weil sie nicht mehr
nur die Form, sondern zumindest bis zu einem gewissen Grade auch
den Inhalt des Handelns bestimmen sollen. Doch hier beginnen sich
die Geister zu scheiden.

Ist das Prinzip der formalen Gerechtigkeit so gut wie unbestritten
ist, bestehen Uber die Anforderungen der materialen Gerechtigkeit
weitreichende Meinungsverschiedenheiten, und zwar nicht nur dar-
uber, welche Regeln das soziale Zusammenleben gerechterweise re-
gieren sollten, sondern auch daruber, ob es Uberhaupt irgendwelche
Malstabe der materialen Gerechtigkeit gibt, die Gultigkeit besitzen,
d.h. weithin Zustimmung finden und tberdies bei rechter Erwéagung
als annehmbar erscheinen. So vertreten manche Autoren die An-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



10 Peter Koller

sicht, die Suche nach allgemein gultigen Mal3stdben der materialen
Gerechtigkeit sei schon deshalb aussichtslos, weil Uber solche Maf3-
stdabe Ubereinstimmung weder bestehe, noch auf rationalem Wege
erreichbar sei (Ross 1958, 272 ff; Kelsen 1960, 393 ff).

Das mag stimmen, wenn man annimmt, dass moralische Stan-
dards nur dann allgemeine Gultigkeit besitzen, wenn sie tatsachlich
immer und Uberall ungeteilte Anerkennung gefunden haben und
daruber hinaus rationaler Begrundung féhig sind. Aber diese An-
nahme giellt das Kind mit dem Bade aus, weil sie an solche Stan-
dards so hohe Anspruche stellt, die es Uberhaupt unmdglich machen,
ihnen jemals Gultigkeit zuzusprechen. Es ist daher zweckmafig, die
Anspriche etwas tiefer zu schrauben und davon auszugehen, dass
wir die Gultigkeit moralischer Standards vermuten durfen, wenn sie
in den vorherrschenden Moralvorstellungen sowohl der eigenen Ge-
sellschaft als auch anderer Gesellschaften tief verwurzelt sind, sofern
gegen sie keine Griunde sprechen, die sie aus unparteiischer Sicht als
unakzeptabel erscheinen lassen. Diese Sprachregelung bietet bessere
Aussichten, substanzielle Mal3stédbe der Gerechtigkeit zu entdecken,
die zumindest prima facie als gultig betrachtet werden kénnen.

((9)) Allerdings scheint es kaum sinnvoll, nach einer materialen
Forderung der Gerechtigkeit zu suchen, die - wie das Prinzip der
formalen Gerechtigkeit - auf alle Bereiche des sozialen Handelns an-
wendbar ist, weil es unwahrscheinlich ist, dass es eine solche Forde-
rung gibt. Um das zu einsehen, braucht man sich nur die Vielfalt der
Aktivitaten vor Augen zu fuhren, die unter dem Gesichtspunkt der
Gerechtigkeit beurteilt werden, wie etwa die folgenden: die Auftei-
lung eines gemeinsamen Gewinns, die Verteilung der Pflichten der
Haushaltsfuhrung, der Austausch von Giutern, die Bezahlung er-
brachter Leistungen, die Entlohnung beruflicher Tatigkeiten, die Ein-
hebung von Steuern, die Bestrafung von Missetaten, die Wiedergut-
machung eines Schadens, um nur einige Beispiele zu nennen. Da es
von vornherein aussichtslos scheint, alle diese Konstellationen unter
einen Hut zu bringen, liegt es nahe, zwischen verschiedenen Formen
des sozialen Handelns zu differenzieren und nach den fur sie jeweils
charakteristischen Mafstdben der materialen Gerechtigkeit zu for-
schen.

Diesen Weg hat schon Aristoteles beschritten, als er zwei Arten
der Gerechtigkeit unterschied, fur die sich die Namen 'distributive’

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 11

und 'kommutative' Gerechtigkeit eingeburgert haben (Aristoteles
1972, 158 f). Die distributive (austeilende) Gerechtigkeit bezieht sich
laut Aristoteles auf ,,die Zuteilung von Ehre, Geld und den anderen
Dingen, die unter die Mitglieder der Gemeinschaft aufgeteilt werden
konnen®, und sie fordert eine Verteilung dieser Dinge, die der ‘Wur-
digkeit' dieser Personen entspricht. Demgegentber ordnet er der
kommutativen (ausgleichenden) Gerechtigkeit zwei recht verschiedenar-
tige Formen des sozialen Handelns zu, von denen er annimmt, dass
sie demselben Gerechtigkeitsprinzip unterliegen: dabei handelt es
sich zum einen um freiwillige Tausch- und Vertragsbeziehungen, zum
anderen um unfreiwillige Unrechtsheziehungen, worunter Beziehun-
gen zu verstehen sind, die ein Unrecht zur Folge hat, vor allem die
Beziehung zwischen Tater und Opfer. Und Aristoteles meint, die Ge-
rechtigkeit verlange in beiden Fallen dasselbe: namlich Gleichwertig-
keit, sei es die Gleichwertigkeit von Leistung und Gegenleistung im
Falle von Tauschbeziehungen oder die zwischen dem begangenen
Unrecht und der daftir gebotenen Wiedergutmachung oder Strafe
bei Unrechtsbeziehungen.

((10)) Obwohl Aristoteles' Unterscheidung wertvolle Einsichten in
die Tiefenstruktur des Gerechtigkeitsbegriffs vermittelt und grund-
satzlich auch in die richtige Richtung fuhrt, ist sie als solche sicher zu
einfach, um alle wesentlichen Formen sozialen Handelns, die der Ge-
rechtigkeit unterworfen sind, in sinnvoller Weise zu erfassen (Del
Vecchio 1950, 23 ff; Engisch 1971, 149 ff; Finnis 1980, 178 ff). Denn
nicht nur vermischt sie ganz heterogene Formen des Handelns, die
sich nicht auf einen gemeinsamen Nenner bringen lassen, sondern sie
ist auch unvollstandig.

Ich denke, dass es notwendig ist, mindestens vier eigenstandige
Grundformen des sozialen Handelns zu unterscheiden, denen ebenso
viele Arten der Gerechtigkeit entsprechen. Das sind die folgenden:

(1) Gemeinschaftsverhaltnisse -- Verteilungsgerechtigkeit

(2) Austauschverhéltnisse - Tauschgerechtigkeit

(3) Herrschaftsverhéltnisse - politische Gerechtigkeit

(4) Unrechtsverhaltnisse -- korrektive Gerech-
tigkeit.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



12 Peter Koller

Meine These ist, dass jede dieser Formen des sozialen Handelns spe-
zifische Probleme der Gerechtigkeit entstehen l&sst, flir deren Losung
es jeweils besonderer Mafstéabe bedarf. Und ich behaupte ferner,
dass es moglich ist, solche MaRstabe fir jede der genannten Arten
der Gerechtigkeit namhaft zu machen, MaRstébe, die in weithin an-
erkannten und meines Erachtens auch vollig einleuchtenden Grund-
satzen oder Grundpostulaten der Gerechtigkeit bestehen.

((11)) Bevor ich die genannten Formen des sozialen Handelns und
die ihnen eigentiimlichen Postulate der Gerechtigkeit im Einzelnen
bespreche, soll an dieser Stelle darauf hingeweisen werden, dass sol-
che Postulate, was ihren Regelungsinhalt betrifft, in zwei Gestalten
auftreten kdnnen: Sie kénnen entweder finalen oder aber prozeduralen
Charakter haben, je nachdem, ob sie das Ergebnis oder das Verfahren
einer gerechten Regelung der jeweils in Betracht stehenden Interes-
senskonflikte bestimmen (Rawls 1975, 105 ff; Bayles 1990, 1 ff).
Dementsprechend kann man, wenn man will, abermals zwei Arten
der Gerechtigkeit unterscheiden: namlich finale (ergebnisbezogene)
Gerechtigkeit auf der einen Seite und prozedurale (verfahrensbezoge-
ne) Gerechtigkeit auf der anderen. Diese Differenzierung verlauft
quer zu der bisher vorgenommenen Klassifikation von Arten der ma-
terialen Gerechtigkeit und darf auch nicht mit jener zwischen for-
maler und materialer Gerechtigkeit verwechselt werden. Finale und
prozedurale Gerechtigkeit sind beide Unterarten der materialen Ge-
rechtigkeit, weil beide mehr oder minder gehaltvolle Grundséatze zur
Regelung zwischenmenschlicher Konflikte bieten, wenn auch mit
unterschiedlicher Zielrichtung.

1.3 Grundpostulate der materialen Gerechtigkeit

Ich mochte nun die friher erwéhnten Formen des sozialen Handelns
im Einzelnen betrachten und zeigen, dass jede von ihnen durch ke-
stimmte grundlegende Postulate der materialen Gerechtigkeit regiert
wird, die nicht nur weitgehende Anerkennung genief3en, sondern
zumindest prima facie auch annehmbar scheinen.

((12)) Personen stehen in einem Gemeinschaftsverhaltnis, wenn sie
gemeinsame Anspriche auf bestimmte Glter haben oder gemeinsam
zum Tragen gewisser Lasten verpflichtet sind, z.B. deshalb, weil sie
jene Guter gemeinsam geschaffen oder diese Lasten gemeinsam
ubernommen haben. Kurz: Personen bilden ein Gemeinschaftsver-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 13

haltnis oder ein gemeinsames Unternehmen, wenn und soweit ihnen
gewisse Guter oder Lasten gemeinsam zukommen. Mit Bezug auf je-
des derartige Verhéltnis erhebt sich aus moralischer Perspektive die
Forderung, die betreffenden Guter und Lasten unter den Beteiligten
gerecht zu verteilen, also so, dass das Ergebnis aus unparteiischer
Sicht fur alle Beteiligten annehmbar ist. Gibt es dafur anerkannte
und annehmbare Standards der Verteilungsgerechtigkeit?

Auf den ersten Blick mag die Suche nach solchen Standards aus-
sichtslos scheinen, weil die Mal3stédbe des gerechten Verteilens nicht
nur kontextabhéngig, sondern vielfach auch umstritten sind. Eine
gerechte Verteilung der Lasten eines Haushalts hangt zweifellos von
anderen Gesichtspunkten ab als die Verteilung medizinischer Ver-
sorgungsleistungen in einem Krankenhaus oder die Verteilung der
Preisgelder eines Sportvereins; und dazu kommt, dass nicht einmal
dartber, auf welche Gesichtspunkte es in diesen einzelnen Fallen je-
weils ankommt, Einigkeit besteht. Sieht man sich die Grunde, die bei
Verteilungsdiskussionen gewohnlich vorgebracht werden, jedoch
etwas naher an, dann verdichtet sich der Eindruck, dass sie trotz al-
ledem einen gemeinsamen Kern enthalten (Walzer 1992).

Aristoteles hat diesen Kern im Prinzip der Proportionalitat gesehen,
dem zufolge die gemeinsamen Guter und Lasten einer Gemeinschaft
auf deren Mitglieder nach dem Verhaltnis ihrer 'Wurdigkeit' oder
'Verdienstlichkeit' verteilt werden sollen, wobei er sich bewusst war,
dass die Malistéabe der Verdienstlichkeit nicht immer und tUberall die
gleichen sind, sondern variieren (Aristoteles 1972, 159). Dieses Prin-
zip erfasst sicher einen wichtigen Teilaspekt der verbreiteten Vor-
stellung von Verteilungsgerechtigkeit, aber es ist einerseits zu eng
und andererseits zu weit. Es ist zu eng, weil es nur auf die Verdien-
ste der Beteiligten abstellt, ohne andere Gesichtspunkte der Vertei-
lungsgerechtigkeit zu bertcksichtigen, wie etwa die wohlerworbenen
Rechte und die Grundbediirfnisse von Personen. Und es ist - zumin-
dest aus heutiger Sicht - zu weit, weil es noch nicht von der grund-
satzlichen Gleichwertigkeit aller Menschen ausgeht und darum auch
solche Eigenschaften von Menschen als mdgliche Malistédbe ihrer
Verdienstlichkeit zulasst, die mit einer Moral der gleichen Achtung
unvereinbar sind, wie z.B. ihre Herkunft, ihre Standeszugehdorigkeit
oder ihr Geschlecht (Tugendhat 1993, 373 f).

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



14 Peter Koller

((13)) Wird das Aristotelische Proportionalitatsprinzip dahinge-
hend modifiziert, dass es einerseits mit der grundsatzlichen Gleich-
heit der Menschen kompatibel ist und andererseits weitere Vertei-
lungsgesichtspunkte aufnimmt, so nimmt es die Gestalt des folgen-
den, eher prozeduralen Grundsatzes an, der den Grundgedanken
der heute weithin geteilten Vorstellung von Verteilungsgerechtigkeit
zum Ausdruck bringt: Alle Mitglieder eine Gemeinschaft haben An-
spruch auf gleiche Behandlung und auf einen gleichen Anteil an den
gemeinschaftlichen Gutern und Lasten, sofern eine Ungleichbe-
handlung bzw. Ungleichverteilung nicht durch gute Griinde gerecht-
fertigt ist, durch Grinde also, die bei unparteiischer Erwagung fur
alle Beteiligten akzeptabel sind (Raphael 1980; Bedau 1967; Rawls
1975, 83).

Dieser Grundsatz - ich nenne ihn das Prinzip der Gleichbehandlung
- ist zwar sicher sehr vage und konkretisierungsbeduirftig, aber nicht
ohne Gehalt. Er ist eine Verfahrensregel der Verteilungsgerechtigkeit,
die eine Prasumtion ftr die Gleichbehandlung aller Mitglieder einer
Gemeinschaft begriindet und fur jede Ungleichverteilung gemein-
schaftlicher Guter und Lasten hinreichende Griunde verlangt. Welche
Griunde im Einzelnen geeignet sind, solche Ungleichheiten zu recht-
fertigen, ist zwar sicher kontextabhéngig und Uberdies kontrovers;
im Allgemeinen aber handelt es sich dabei um Grlinde, die sich auf
die Beitrdge, Leistungen und Verdienste, auf die wohlerworbenen Rechte
und berechtigten Erwartungen oder aber auf grundlegende Bedurfnisse
der beteiligten Personen beziehen Blackstone 1967; Feinberg 1973,
99 ff; Miller 1976, 24 ff; Finnis 1980, 173 ff; Tugendhat 1993, 378).

((14)) Ein Austauschverhéltnis liegt vor, wenn mehrere Personen,
von denen eine jede bestimmte Rechte oder Guter besitzt, in Bezie-
hung treten, um gewisse Guter oder Leistungen im Wege freiwilliger
Ubereinkunft einander wechselseitig zu (bertragen. Dass Aus-
tauschverhéltnisse, zu denen insbesondere alle bilateralen Vertrags-
beziehungen gehoren, ihrerseits bestimmten Erfordernissen der Ge-
rechtigkeit unterliegen, liegt auf der Hand. Nach einer sehr alten
Vorstellung der Tauschgerechtigkeit sind Austauschverhaltnisse
dann gerecht, wenn die getauschten Guter oder Leistungen gleich-
wertig, aquivalent sind. Das ist das Prinzip der Aquivalenz (Trusen
1967).

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 15

Dieses Prinzip, das sich ebenfalls bei Aristoteles findet, lag den
vom Gedanken der Reziprozitat beherrschten Austauschbeziehun-
gen in traditionellen Gesellschaften zugrunde, und es regiert auch
heute noch viele nichtmarktliche Tauschaktivitaten, die auf schlich-
ter Gegenseitigkeit beruhen, wie z.B. Hilfeleistungen zwischen Nach-
barn oder den Gabentausch unter Freunden. Das Aquivalenzprinzip
setzt jedoch ein von den Ergebnissen der Tauschvorgange unabhéan-
giges Wertmal voraus, an dem sich der Wert von Gutern und Dien-
sten messen lasst. Daher funktioniert es nur dann und so lange,
wenn und insoweit Uber ein solches Wertmal Einigkeit besteht. So
herrschte in traditionellen, arbeitsteilig wenig differenzierten Gesell-
schaften die Vorstellung vor, der Wert von Guitern oder Leistungen
bemesse sich an der fur ihre Herstellung oder Erbringung erforderli-
chen Arbeitszeit. Aber da diese Vorstellung mit der wachsenden Dif-
ferenzierung arbeitsteiliger Produktionsverhéltnisse und der Ausbrei-
tung geldwirtschaftlicher Transaktionen zunehmend unplausibel
geworden ist, hat auch das Aquivalenzprinzip seinen Gehalt verlo-
ren.

((15)) An die Stelle des Aquivalenzprinzips ist darum nach und
nach eine andere, eher prozedurale Forderung der Tauschgerechtig-
keit getreten: die Forderung fairer Austauschbedingungen. Ihr zufolge
sind Tauschaktivitaten gerecht, wenn sie von freien und mit gleichen
Rechten ausgestatteten Personen, die alle tber eine angemessene An-
fangsausstattung von Gutern verfugen, freiwillig eingegangen wer-
den unter Bedingungen, welche die wechselseitige Vorteilhaftigkeit
ihrer Transaktionen gewahrleisten. Zu diesen Bedingungen, die im
Wesentlichen den Anforderungen an einen perfekten Wettbewerbs-
markt entsprechen, gehoéren vor allem die folgenden: einmal, dass
keine der beteiligten Parteien durch Gewalt oder Irrefihrung zur
Transaktion veranlasst wird; ferner, dass alle Beteiligten hinreichen-
de Kenntnisse Uber die fur ihre Entscheidungen relevanten Tatsa-
chen besitzen; weiters, dass sie auch in einem hinreichenden Male
Uber das Vermdgen zur rationalen Selbstbestimmung verftigen; und
schlielRlich die Abwesenheit von Machtunterschieden, die es einer
Partei moglich machen wuirden, den Inhalt der Transaktionen zu
diktieren. Der Vorstellung, dass freiwillige Tauschbeziehungen unter
diesen Bedingungen gerecht sind, liegt die Annahme zugrunde, dass
rationale Personen in solche Beziehungen nur dann einwilligen,

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



16 Peter Koller

wenn sie daraus jeweils grolitmoéglichen Vorteil ziehen (Lucas 1980,
216 ff).

((16)) Herrschaftsverhéltnisse sind soziale Beziehungen, bei denen
bestimmte Personen die Macht und die Befugnis haben, Uber das
Handeln oder die Handlungsumstande anderer Menschen verbind-
lich zu bestimmen und zu diesem Zweck nétigenfalls von Zwangs-
mitteln Gebrauch zu machen. Herrschaft oder Autoritat grenzt sich
von bloRer Macht also durch das Moment der Befugnis ab, die ent-
weder unmittelbar auf der Anerkennung der Beteiligten oder aber
auf geltenden sozialen Normen beruhen kann. Dass Herrschaft vor
allem in groReren sozialen Verbanden fur die Aufrechterhaltung der
sozialen Ordnung und flr eine effiziente Gestaltung sozialer Zu-
sammenarbeit notwendig ist, wird kaum bestritten. Dessen ungeach-
tet birgt sie aber auch betrachtliche Gefahren in sich. Jede Herrschaft
ist mit einer Beschrankung der Selbstbestimmung der ihr unterwor-
fenen Personen verbunden, weshalb sie bestimmten Erfordernissen
der Gerechtigkeit unterliegt, die man als solche der politischen Gerech-
tigkeit bezeichen kann.

Es ist heute weithin anerkannt, dass die Austibung von Herrschaft
kein Selbstzweck, sondern nur dann und insoweit gerechtfertigt ist,
wenn und soweit sie allgemein annehmbaren Zwecken dient. Als
solche Zwecke kommen im Wesentlichen zwei in Betracht: erstens
die Gewahrleistung der legitimen Rechte von Menschen und zwei-
tens die Ermoglichung diverser Formen allgemein vorteilhafter so-
zialer Kooperation, wie etwa der Bereitstellung offentlicher Guter.
Demnach kann man sagen, dass Herrschaft gerecht ist, wenn sie
entweder erforderlich und geeignet ist, den wechselseitigen Rechten
und Pflichten aller Betroffenen Geltung zu verschaffen, oder aber
dazu dient, kooperative soziale Beziehungen zu ermdglichen, die al-
len Beteiligten zum Vorteil gereichen (Raz 1979; Hoffe 1987; Green
1988, 21 ff).

((17)) Unrechtsverhéltnisse - die vierte Grundform zwischen-
menschlichen Handelns, auf die eigenstandige Forderungen der Ge-
rechtigkeit Anwendung finden - resultieren daraus, dass einzelne
Menschen immer wieder gegen festgelegte Regeln des sozialen Zu-
sammenlebens verstolien, unbefugt in die Rechte anderer eingreifen
oder ihre Pflichten gegentiber anderen verletzen, sei es in boser Ab-
sicht oder aus Nachlassigkeit. Solche Verhéltnisse erfordern eine Be-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 17

richtigung des begangenen Unrechts, durch die verletzte Rechte wieder
hergestellt, zugefligte Schadden wieder gutgemacht und schwere
Pflichtverletzungen bestraft werden. Dies wirft eine Reihe von
schwierigen Fragen auf: Wer soll fur eingetretene Schaden in wel-
chem Umfang haften? Welche Vergehen sollen bloR die Pflicht zur
Wiedergutmachung nach sich ziehen und welche sollen bestraft
werden? Welche Strafen sollen gegen strafwirdige Vergehen ange-
droht werden? Diese und viele weitere Fragen bilden den Gegen-
stand der korrektiven Gerechtigkeit, die sich ihrerseits wieder aus zwei
Spharen zusammensetzt: wahrend sich die eine - die restitutive Ge-
rechtigkeit - auf die Wiedergutmachung von Unrecht bezieht, hat die
andere - die retributive Gerechtigkeit - die Androhung und Verhéan-
gung von Strafen zum Gegenstand.

Es ist in diesem Zusammenhang weder mdglich noch nétig, auf
die vielfaltigen Gerechtigkeitsprobleme, die sich hier erheben, im Ein-
zelnen einzugehen. Ganz allgemein kann man aber vielleicht sagen,
dass Wiedergutmachung immer dann geboten ist, wenn ein Unrecht
die Rechte einzelner Personen verletzt hat, wahrend Strafe dann ce-
rechtfertigt ist, wenn die Verfolgung von Pflichtverletzungen nicht
blol? dem Interesse einzelner Personen, sondern dem allgemeinen In-
teresse dient. Handlungsweisen, die beide Bedingungen zugleich er-
fullen, machen sowohl Wiedergutmachung als auch Strafe erforder-
lich. Sofern Wiedergutmachung oder Strafe gefordert sind, muss de-
ren Ausmall dem Unrecht angemessen sein, d.h. dem Gewicht der
verletzten Pflichten, aber auch dem Grad der Pflichtverletzung
(Lucas 1980, 124 ff; Sterba 1980, 63 ff; Murphy/Coleman 1990, 109
ff; Coleman 1988, 166 ff).

Die Postulate der Verteilungs-, der Tausch-, der politischen und
der korrektiven Gerechtigkeit sind nicht ganzlich unabhéngig von-
einander, sondern bedingen und erganzen sich auf vielfaltige Weise.
Sofern soziales Handeln nicht nur in einer elementaren Interaktion
besteht, sondern in komplexen sozialen Beziehungen stattfindet, inner-
halb welcher sich mehrere Arten des sozialen Handelns Gberschnei-
den und vermischen, finden verschiedene Gerechtigkeitspostulate
nebeneinander Anwendung. So bilden z.B. die Interaktionen zwi-
schen den Mitgliedern einer Familie ein komplexes soziales Bezie-
hungsgeflecht, das nicht nur ein Gemeinschaftsverhéltnis, sondern
auch Tausch-, Herrschafts- und Unrechtsverhéltnisse einschlief3t.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



18 Peter Koller

Damit sind die Grundlagen gelegt, um nun das Konzept der sozialen
Gerechtigkeit genauer fassen zu kénnen.

1.4 Das Konzept der sozialen Gerechtigkeit

((18)) Wenn von sozialer Gerechtigkeit die Rede ist, geht es um ganze
Gesellschaften, genauer: um deren Ordnung. Unter einer Gesellschaft
soll dabei entsprechend der Ublichen Auffassung ein Ubergreifendes
soziales Gemeinwesen verstanden werden, das eine Vielzahl von
Menschen, die ihrerseits zu vielen kleineren sozialen Einheiten (wie
Familien, Gemeinden, wirtschaftliche Vereinigungen) verbunden
sind, durch wirksame soziale Normen und Institutionen, seine soziale
Ordnung, zu einem relativ selbstdéndigen, ndmlich selbsterhaltungs-
und bestandsfahigen, im idealen Fall allgemein vorteilhaften Gesamt-
system der sozialen Koexistenz und Kooperation zusammenfasst
(Parsons 1975, 19 f; Rawls 1975, 565 ff). Jede Gesellschaft stellt dem-
nach, je nach dem Stand ihrer Entwicklung, ein mehr oder minder
komplexes und differenziertes Netzwerk von sozialen Beziehungen
dar, in dem sich alle erwdhnten Formen des sozialen Handelns in
vielfaltiger Weise kreuzen, Uberlagern und verbinden. Da ihre soziale
Ordnung darauf zielen muss, diese Beziehungen in eine Richtung zu
lenken, die zu gerechten gesellschaftlichen Verhéltnissen fuhrt,
leuchtet schon prima facie ein, dass sie in einem gewissen, wenn
auch erst zu bestimmenden Umfang allen genannten Arten der ma-
terialen Gerechtigkeit unterliegt. Ich schlage deshalb vor, unter so-
zialer Gerechtigkeit die Gesamtheit aller jener Erfordernisse der Ge-
rechtigkeit zu verstehen, die auf die soziale Ordnung und die
grundlegenden sozialen Verhdltnisse ganzer Gesellschaften Anwen-
dung finden.

Das Konzept der sozialen Gerechtigkeit ist demnach ein Sammel-
begriff, der samtliche Erfordernisse der Gerechtigkeit umfasst, die
sich auf die soziale Ordnung oder Verfassung ganzer Gesellschaften
als Ubergreifender und relativ selbstandiger sozialer Gemeinwesen
beziehen. Soweit eine Gesellschaft als eine Gemeinschaft begriffen
wird, deren Mitglieder gewisse Guter und Lasten teilen, unterliegt
ihre Ordnung den Postulaten der Verteilungsgerechtigkeit. In dem
Umfang, in dem die sozialen Beziehungen einer Gesellschaft tber
das Medium dezentraler Austauschverhéltnisse koordiniert werden,
etwa im Wege marktlicher Transaktionen, gelten fir sie die Postulate

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 19

der Tauschgerechtigkeit. Insoweit eine Gesellschaft zur Sicherung ih-
rer sozialen Ordnung Herrschaftsverhéltnisse braucht, sind diese den
Postulaten der politischen Gerechtigkeit unterworfen. Und insoweit
in einer Gesellschaft dadurch, dass Menschen gegen verbindliche so-
ziale Normen verstofRen, Unrechtsverhdltnisse entstehen, die Wieder-
gutmachung oder Strafe verlangen, kommen die Postulate der kor-
rektiven Gerechtigkeit zum Zug.

Zwischen diesen verschiedenen Erfordernissen der Gerechtigkeit,
die auf eine soziale Ordnung Anwendung finden, bestehen diverse
Abhéangigkeiten, wovon eine spezielle Aufmerksamkeit verdient: das
ist das besondere Gewicht, das den Erfordernissen der Verteilungsge-
rechtigkeit gegentber zu allen anderen Postulaten zukommt. Diese
Erfordernisse haben nédmlich vor jenen der Tausch-, der politischen
und der korrektiven Gerechtigkeit insofern Prioritét, als alle Tausch-,
Herrschafts- und Unrechtsverhéltnisse bereits irgendeine Anfangs-
verteilung der Rechte und Pflichten der beteiligten Personen voraus-
setzen und darum nur dann als gerecht gelten kénnen, wenn schon
jene Anfangsverteilung als gerecht betrachtet werden kann, d.h. den
Erfordernissen der Verteilungsgerechtigkeit entspricht. Insoweit diese
Erfordernisse auf die soziale Ordnung einer ganzen Gesellschaft
Anwendung finden, bestimmen sie demnach zugleich die grundle-
genden Rechtspositionen, die den Einzelpersonen im Rahmen priva-
ter Austauschbeziehungen, politischer Herrschaftsverhéaltnisse und
allfalliger Normverletzungen gerechterweise zukommen mussen. Da
eine gerechte Verteilung der grundlegenden burgerlichen Rechte und
Pflichten der Gesellschaftsmitglieder somit eine notwendige Vorbe-
dingung gerechter sozialer Verhaltnisse darstellt, bildet die distribu-
tive Gerechtigkeit gewissermalien den Kern der sozialen Gerechtig-
keit Uberhaupt. Und dies ist der Grund, warum Diskussionen uber
soziale Gerechtigkeit meist um Fragen der Verteilungsgerechtigkeit
kreisen.

((19)) Wenn und soweit eine Gesellschaft ein gemeinschaftliches
Unternehmen darstellt, ist ihre soziale Ordnung den Erfordernissen
distributiver Gerechtigkeit unterworfen. Aus deren Grundprinzip,
dem Prinzip der Gleichbehandlung, folgt unmittelbar ein ganz all-
gemeiner Grundsatz der sozialen Verteilungsgerechtigkeit, der in erster
Anndherung etwa so formuliert werden kann: Insoweit eine Gesell-
schaft eine Gemeinschaft darstellt, mussen ihre Mitglieder grund-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



20 Peter Koller

satzlich gleiche Rechte und Pflichten und gleichen Anteil an den ge-
meinschaftlichen Gitern und Lasten haben, sofern Ungleichheiten
nicht durch allgemein annehmbare Grinde gerechtfertigt sind.

Dieser Grundsatz - nennen wir ihn das Prinzip der sozialen Gleich-
heit - prajudiziert fur sich alleine noch keine spezifische Auffassung
der sozialen Gerechtigkeit und ist mit jeder politischen Position ver-
einbar, die sich einer Moral der gleichen Achtung aller Menschen
verpflichtet fuhlt. Infolgedessen wird das Prinzip der sozialen
Gleichheit in irgendeiner Form von den meisten modernen Konzep-
tionen der sozialen Gerechtigkeit entweder ausdrtcklich oder zu-
mindest stillschweigend vorausgesetzt (Mill 1976, 107; Frankena
1962; Vlastos 1962; Honoré 1970; Rees 1974, 107 ff; Rawls 1975, 83,;
Hare 1978). Umstritten ist jedoch, wie dieses Prinzip im Detail zu
verstehen und auf die soziale Realitat anzuwenden ist. Uneinigkeit
besteht sowohl dartber, inwieweit und in welchen Hinsichten ganze
Gesellschaften als Gemeinschaften zu verstehen sind, die den Erfor-
dernissen der distributiven Gerechtigkeit unterliegen, als auch dar-
uber, welche Guter und Lasten einer gerechten Verteilung bedtrfen
und welche Grunde in welchem Male geeignet sind, soziale Un-
gleichheiten zu rechtfertigen. Da diese Fragen wegen der Uber sie
herrschenden Meinungsverschiedenheiten sicher nicht im Wege einer
Begriffsanalyse geklart werden kénnen, werde ich sie vorlaufig auf
sich beruhen lassen und spéater wieder aufgreifen.

((20)) Doch auch wenn die Auffassungen Uber die spezfischen
und konkreten Erfordernisse sozialer Gerechtigkeit gerade in den
modernen, pluralistischen Gesellschaften betréachtlich auseinander-
gehen, scheint es doch zumindest einige grundsatzliche Forderungen
zu geben, die heute weitgehende Akzeptanz finden und die man zu-
sammen als die heute vorherrschende Vorstellung sozialer Gerechtigkeit
bezeichnen kann. Diese grundséatzlichen Forderungen, die das Ver-
machtnis der sozialen Bewegungen der vergangenen Jahrhunderte
darstellen und in dem alten Schlagwort ,,Freiheit - Gleichheit - Soli-
daritat” wohl noch immer ihren bindigsten Ausdruck finden, sind
im Wesentlichen die folgenden: rechtliche Gleichheit, birgerliche
Freiheit, demokratische Beteiligung, soziale Chancengleichheit und
wirtschaftliche Gerechtigkeit. Ich mdchte diese funf Forderungen, in-
soweit Uber sie im GrofRen und Ganzen Einigkeit besteht, nur noch in

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 21

aller Kurze skizzieren, bevor ich meine konzeptuelle Analyse be-
schliel3e.

Rechtliche Gleichheit verlangt, dass allen Mitgliedern der Gesell-
schaft die gleichen allgemeinen Rechte und Pflichten zukommen mus-
sen. Diese Rechte und Pflichten sind durch allgemeine und unper-
sonliche Gesetze festzulegen, die fir alle Burger unabhéangig von h-
ren zufélligen Eigenschaften gelten und auf sie ohne Ansehen der
Person angewendet werden mussen. Rechtliche Differenzierungen,
die eine Ungleichbehandlung von Personen zur Folge haben, sind
nur zulassig, wenn sie sich auf sachliche, d.h. unpersonliche und all-
gemein annehmbare Grunde stltzen, wobei solche Differenzierun-
gen ihrerseits nur durch allgemeine und unpersénliche Normen er-
folgen durfen, welche die Bedingungen angeben, unter denen ein-
zelne Personen besondere Vorteile oder Nachteile haben sollen (Ale-
xy 1985, 357 ff; Zippelius 1996).

Burgerliche Freiheit bedeutet, dass alle Burger die gleiche Freiheit
haben mussen, ihr Leben frei von sozialen Zwéangen und Beschran-
kungen nach ihrem eigenem Gutdinken zu gestalten, insoweit dies
im Rahmen eines wohlgeordneten und gedeihlichen sozialen Zu-
sammenlebens flur alle im gleichen Umfang madglich ist. Dazu ist es
erforderlich, die Freiheit aller durch allgemeine und unpersonliche
Gesetze bis auf jenen Umfang einzuschranken, bei dem die Freiheit
jeder Person mit der gleichen Freiheit aller anderen vertraglich ist.
Den wesentlichen Kern der bargerlichen Freiheit bilden die Grund-
freiheiten, die jeder Person einen gesicherten Bereich der freien Le-
bensgestaltung garantieren, insbesondere die Freiheit der Person, die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, die Meinungs- und Redefreiheit,
die Vereinigungs- und Versammlungsfreiheit und, mit gewissen Ein-
schrankungen, die wirtschaftliche Freiheit (Rawls 1975, 223 ff; Koller
1998).

Demokratische Beteiligung ist das gleiche Recht aller Gesellschafts-
mitglieder, an der kollektiven Meinungs- und Willensbildung tber 6f-
fentliche Angelegenheiten teilzunehmen, von denen sie betroffen
sind. Dies verlangt, dass alle jene Fragen, die alle oder viele Burger
betreffen, durch demokratische Entscheidungen geregelt werden, auf
die alle Betroffenen - sei es direkt oder indirekt - gleichen Einfluss
nehmen kénnen. Zu diesen Angelegenheiten gehdren vor allem die
Entscheidung Uber die allgemein verbindlichen rechtlichen Normen

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



22 Peter Koller

der sozialen Ordnung, die Festlegung politischer Zielsetzungen und
die Bereitstellung offentlicher Guter (Kelsen 1929; Koller 1992).

Soziale Chancengleichheit meint, dass Unterschiede der sozialen Po-
sition, die eine Ungleichverteilung von Macht, Autoritat, Einfluss
und Einkommen involvieren, zwar grundsatzlich zulassig sind, ©-
fern sie dem langfristigen Interesse aller Blrger dienen, aber nur un-
ter der Voraussetzung, dass alle sozialen Positionen, so vor allem die
begehrten, allen Burgern offenstehen. Jedes Gesellschaftsmitglied
muss also grundsatzlich gleiche Zugangsmadglichkeiten zu den be-
gehrten sozialen Positionen haben, also gleiche Aussichten, bei ent-
sprechenden Fahigkeiten und Qualifikationen ohne Rucksicht auf
anderen Eigenschaften in diese Positionen zu gelangen (Rawls 1975,
86 ff; Pogge 1989, 161 ff).

Die Forderung der wirtschaftlichen Gerechtigkeit ist am schwersten
auf eine allgemein annehmbare Formel zu bringen, weil es dariber
die groRten Meinungsverschiedenheiten gibt. Aber vielleicht ist die
folgende Formulierung geeignet, den gemeinsamen Nenner der ver-
schiedenen Meinungen zu fassen: Ungleichheiten der wirtschaftli-
chen Aussichten, insbesondere des Vermdgens und des Einkommens,
sind zulassig, wenn und insoweit sie mit einer zweckmaRigen Gestal-
tung des Wirtschaftslebens verbunden sind, die auf lange Sicht im In-
teresse aller Gesellschaftsmitglieder liegt und den schlechter gestell-
ten Mitgliedern wenigstens ein gewisses, dem gesellschaftlichen
Reichtum angemessenes Existenzminimum sichert. Diese Formulie-
rung lasst zwar weitgehend offen, in welchem Umfang wirtschaftli-
che Ungleichheiten gerechtfertigt sind, aber sie hebt immerhin her-
vor, dass diesen Ungleichheiten Grenzen gesetzt sind, die sich aus
dem allgemeinen Interesse ergeben.

Soviel zu den Forderungen, die nach meinem DaflUrhalten den
wesentlichen Kern der heute vorherrschenden Vorstellung sozialer
Gerechtigkeit ausmachen. Alle Postulate sind ziemlich vage und las-
sen verschiedene Deutungsmoglichkeiten zu. Um sie zu konkretisie-
ren, sind zusatzliche Annahmen sowohl empirischen als auch nor-
mativen Charakters vonnoten, tber die jedoch erhebliche Meinungs-
differenzen bestehen. Und damit endet auch die Mdglichkeit, dem
Begriff der sozialen Gerechtigkeit allein im Wege einer Bedeutungs-
analyse einen praziseren Sinn abzugewinnen. Um zu einer konkrete-
ren Vorstellung sozialer Gerechtigkeit zu gelangen, bedarf es einer

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 23

gehaltvollen normativen Theorie, die jene Forderungen so gut wie
maoglich zu begriinden und n&her zu prazisieren versucht. Ich moch-
te nun im Folgenden die Grundzlge einer solchen Theorie skizzieren.

2. Die Begriindung sozialer Gerechtigkeit

((21)) Ich habe mich bisher im Wesentlichen auf eine semantische
Analyse des Begriffs der sozialen Gerechtigkeit beschrankt. Eine sol-
che Analyse hat ein begrenztes Ziel und fuhrt darum fur sich alleine
auch nicht sehr weit: sie soll die Struktur und den Inhalt der gegen-
wartig vorherrschenden, weil Gberwiegend geteilten Vorstellung von
sozialer Gerechtigkeit erhellen, kann aber nicht deren Berechtigung
oder Gultigkeit fundieren. Aber da zumindest diejenigen von uns, die
diese Vorstellung akzeptieren, fur sie Anspruch auf allgemeine Gul-
tigkeit erheben, maochten wir auch gute Grinde fur sie haben. Damit
erhebt sich die Frage nach der Begrindung der sozialen Gerechtig-
keit, und zwar sowohl ihrer allgemeinen Grundidee als auch der
speziellen Forderungen, die in ihrem Namen erhoben werden.

Ein in fraheren Zeiten vielfach beschrittener Weg, Richtlinien der
Moral und der Gerechtigkeit zu fundieren, bestand darin, sie durch
mythologische Deutungen der Weltordnung oder religiose Glaubens-
vorstellungen plausibel zu machen. Dieser Weg ist in sékularen und
pluralistischen Gesellschaften nicht mehr gangbar. Damit bleibt nur
noch die Mdglichkeit einer rationalen Begriindung, namlich der Ver-
such, moralische Standards durch Grunde zu fundieren, die alle
Menschen bei rechter Erwdgung der relevanten Tatsachen vernunf-
tigerweise veranlassen sollten, jene Standards tbereinstimmend aus
freien Stucken als verbindliche Richtlinien ihres Verhaltens zu akzep-
tieren. Das Ziel einer rationalen Begrindung moralischer Standards
besteht somit im Nachwveis ihrer allgemeinen Annehmbarkeit oder Kon-
sensfahigkeit. Dementsprechend mdchte ich im Folgenden versuchen,
die Idee und die Forderungen der sozialen Gerechtigkeit als konsens-
fahig zu erweisen und sie Uberdies etwas praziser zu fassen.

2.1 Die Begriindung moralischer Standards

((22)) Die Forderungen der Gerechtigkeit sind moralische Standards,
weshalb sich die Frage nach ihrer Begrindung grundsatzlich in glei-
cher Weise wie bei anderen moralischen Standards stellt. Moralische
Standards sind rational begrtindet, wenn sie bei allgemeiner und un-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



24 Peter Koller

parteiischer Erwagung von allen Menschen, die von ihnen mdogli-
cherweise betroffen sind, Ubereinstimmend als oberste Richtlinien ih-
res Handelns akzeptiert werden sollten, weil ihre allgemeine Befol-
gung unter den gegebenen - teils invarianten, teils aber historisch
kontingenten - Bedingungen der menschlichen Existenz und des -
zialen Lebens im wohliberlegten Interesse jedes Menschen liegt. Und
das ist, so nehme ich an, dann der Fall, wenn jene Standards im Fall
ihrer allgemeinen Geltung zu einer Regelung des sozialen Lebens
fuhren, die jeder Person bestmogliche oder zumindest befriedigende
Aussichten bietet, ihre wesentlichen Ziele zu verfolgen und ihre Le-
bensplane zu realisieren.

Aber wie ist das ndherhin zu verstehen? Wann kann man sagen,
dass bestimmte Verhaltensrichtlinien im wohlUberlegten Interesse
aller Menschen liegen und deswegen Ubereinstimmend akzeptiert
werden sollten? Uber diese Frage gehen die Auffassungen der Mo-
ralphilosophen allerdings weit auseinander. Mit einigem Mut zur
Vereinfachung kann man die theoretischen Anséatze, die sich um ei-
ne rationale Moralbegriindung bemuhen, grob in zwei Gruppen ein-
teilen: in individualistische und universalistische Anséatze.

((23)) Die individualistischen Ansatze gehen davon aus, dass Stan-
dards der Moral dann und nur dann begriindet sind, wenn ihre all-
gemeine Geltung unter den jeweils bestehenden Bedingungen der Realitat
faktisch im langfristigen Selbstinteresse aller Betroffenen liegt, d.h.
wenn sie ihnen auf lange Sicht faktisch mehr oder zumindest nicht
viel weniger Nutzen bringt als die Geltung anderer Standards (No-
zick 1976; Buchanan 1975; Gauthier 1986; Hayek 1988). Die Moral
wird demgemaR als ein Instrument der menschlichen Verhaltensre-
gulierung betrachtet, das de facto dem wechselseitigen Vorteil aller
Betroffenen dient und insofern in ihrem vernunftigen Interesse liegt.
Dagegen nehmen universalistische Ansatze an, dass jede Moral auf
unparteiischen Erwégungen beruhen muss. Demzufolge sind Stan-
dards der Moral dann und nur dann begrindet, wenn sie deswegen
die Ubereinstimmende Zustimmung aller mdglicherweise betroffenen
Personen finden sollten, weil ihre allgemeine Geltung im Lichte einer
- virtuell vorgenommenen - allgemeinen und unpersonlichen Be-
trachtung im gleichméRigen Interesse jeder mdglicherweise betroffenen
Person zu liegen scheint.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 25

Ich vertrete die Ansicht, dass alle individualistischen Ansétze in
die Irre fihren und zum Scheitern verurteilt sind, weil sie den Sinn
der Moral verfehlen. Indem sie moralische Standards auf das ratio-
nale, d.h. wohluberlegte und langfristige Selbstinteresse der Einzel-
nen zuruckfihren wollen, verwechseln sie Moral mit individueller
Klugheit (Koller 1983; 1994c). Nach meinem Daflrhalten kann des-
halb nur ein universalistischer Ansatz als Grundlage fur die Recht-
fertigung moralischer Standards dienen. Nun gibt es aber dartber,
wie eine allgemeine und unparteiische Willensbildung Uber die Stan-
dards der Moral modelliert werden soll, ebenfalls weitreichende
Meinungsdifferenzen. Innerhalb der universalistischen Ansétze las-
sen sich wiederum grob zwei Typen unterscheiden: universell-
kollektivistische und universell-individualistische Konzeptionen.

((24)) Eine universell-kollektivistische Konzeption ist dadurch ge-
kennzeichnet, dass sie zwar den Bedurfnissen und Zielen aller le-
troffenen Individuen insofern gleiche Beachtung schenkt, als sie die
erwarteteten Nutzen und Kosten, die sich fur die Einzelnen aus den
in Betracht kommenden Standards im Falle ihrer allgemeinen Gel-
tung tatsachlich ergeben, bericksichtigt, diese Nutzen und Kosten
aber zu einer Gesamtsumme aggregiert und dann jene Standards als
vorzugswiurdig betrachtet, die allen Betroffenen, als Kollektiv ge-
nommen, gréltmaoglichen oder zumindest nicht viel weniger Nutzen
bringen als andere Regelungsmoglichkeiten. Das Paradigma einer
solchen Konzeption ist die utilitaristische Ethik. Gegen diese Konzep-
tion der moralischen Willensbildung erhebt sich der Einwand, dass
sie die einzelnen Menschen mit ihren jeweils eigenen Bedurfnissen
und Zielen nicht wirklich ernst nimmt, weil sie sie gleichsam zu einer
einzigen Kollektivperson verschmilzt Rawls 1975, 211 ff). Und da
sie dabei die Praferenzen der Einzelnen nehmen muss, so wie sie
eben sind, ist eine solche Konzeption auch nicht imstande, zwischen
grundlegenden, verallgemeinerbaren Interessen und den idiosynkra-
tischen, partikularen Wunschen von Menschen zu unterscheiden
(Dworkin 1984, 379 ff). Infolgedessen kann sie unter bestimmten
empirischen Bedingungen zu Ergebnissen fuhren, die eine Aufopfe-
rung der grundlegendsten Interessen mancher Menschen zugunsten
Uberwiegender Vorteile anderer erfordern wuirden, was mit einem
rechten Verstandnis gleicher Achtung unvereinbar ist.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



26 Peter Koller

Universell-individualistische Moralkonzeptionen vermeiden diese un-
erwinschten Konsequenzen, indem sie annehmen, dass moralische
Standards zwar unter einer allgemeinen und unparteiischen Per-
spektive gewahlt werden mussen, dass diese Perspektive aber die in-
terne Sicht jedes Einzelmenschen als einer eigenstandigen Person reflek-
tieren muss, was eine entsprechende Gewichtung der individuellen
Bedurfnisse und Ziele mit Ricksicht auf ihre Vereinbarkeit notwen-
dig macht. Zu den Exponenten einer solchen Moralkonzeptionen ge-
héren z.B. Rousseau und Kant, sowie, um auch einige zeitgendssi-
sche Denker zu nennen, John Rawls, Ronald Dworkin und Jirgen
Habermas. Eine Mdglichkeit, die universell- individualistische Deu-
tung moralischer Unparteilichkeit zu modellieren, ist die Annahme
eines Schleiers des Nichtwissens, der jede Person nétigt, die moralische
Erwagung in Unkenntnis ihrer personlichen sozialen Bedingungen, H-
genschaften und Interessen anzustellen, weshalb sie vernunftigerweise
solche Standards wéhlen wird, die sie unabhéngig von ihrer aktuel-
len Lage akzeptieren kann (Rawls 1975, 159 ff). Ein anderer Weg ist
das Modell eines universellen Perspektivenwechsels, dem gemanl wir im
moralischen Diskurs versuchen mussen, uns in die Lage jedes ande-
ren Menschen zu versetzen, so dass wir Grund haben, nur solche
Standards zu akzeptieren, die so gut wie moglich den wesentlichen
Bedurfnissen und Interessen jeder Person Rechnung tragen (Haber-
mas 1991, 152 ff).

((25)) Eine eingehendere Diskussion der Moraltheorien ist hier
weder moglich noch nétig. Ich nehme ohne nahere Begriindung ein-
fach an, dass eine universell-individualistische Deutung moralischer
Unparteilichkeit, und nur eine solche, eine tragfahige Grundlage fur
die Begriindung moralischer Normen liefert, wobei es im vorliegen-
den Zusammenhang nicht darauf ankommt, wie diese Deutung im
Einzelnen modelliert werden soll. Fir meine Zwecke genugt es, auf
zwei Konsequenzen hinzuweisen, die sich daraus ergeben. Die Idee
moralischer Unparteilichkeit verlangt erstens, dass alle Menschen
grundsatzlich gleiche moralische Pflichten und Rechte haben mussen.
Zwar mag es Ausnahmen von diesen Rechten und Pflichten geben,
aber solche Ausnahmen mussen sich nicht nur auf allgemein akzep-
table Grunde stitzen, sondern auch selber wiederum grundsatzlich
fur alle Menschen gelten, indem die Bedingungen angegeben wer-
den, unter denen sie wirksam werden. Zweitens macht es die morali-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 27

sche Unparteilichkeit notwendig, zwischen zwei Arten menschlicher
Strebensziele (Bedurfnisse, Interessen, Wunsche) zu differenzieren:
zwischen hochstpersénlichen (oder idiosynkratischen) Praferenzen
einerseits und grundlegenden (oder allgemein menschlichen) Interes-
sen andererseits.

Haochstpersonliche (oder idiosynkratische) Préaferenzen sind die unmit-
telbaren Ziele, die wir als Einzelne tatséchlich anstreben, was auch
immer die Guter sein mogen, die sie zum Gegenstand haben: genug
zum Essen, ein Dach Gber dem Kopf, eine Arbeit, beruflicher Erfolg,
Gluck in der Liebe, ein Auto, gutes Essen, eine schéne Wohnung in
gunstiger Lage, tichtige Kinder, viel Geld, ein Gemalde von Chardin,
ein Ausflug ins Weltall. Obwohl solche Préaferenzen oft Ausdruck
dringlicher Bedurfnisse oder stark empfundener Wuinsche sind, kann
die moralische Erwagung nicht direkt bei ihnen ansetzen, da sie stets
die besonderen Lebensbedingungen der Individuen reflektieren, die
sich selber erst aus den Regeln des sozialen Zusammenlebens erge-
ben, um die es im moralischen Diskurs geht. Ob und inwieweit Men-
schen ihre idiosynkratischen Praferenzen verwirklichen kodnnen,
héngt jedoch von anderen Umstanden ab, die ihrerseits einen sinn-
vollen, wenn auch oft nicht direkt bewussten Gegenstand menschli-
cher Interessen darstellen. Das sind die grundlegenden oder allgemein
menschlichen Interessen, welche auf Guter gerichtet sind, die jede Per-
son deswegen anstreben sollte, weil sie es ihr Gberhaupt erst moglich
machen, ihre héchstpersonlichen Interessen zu verfolgen, und zwar
gewohnlich umso besser, je mehr sie davon hat, wie z.B. Gesundheit,
geistige Fahigkeiten, Wissen, soziale Kompetenz, Freiheit, Macht,
Vermogen, soziale Anerkennung. Ich nenne solche Guter - Rawls
folgend - grundlegende Guter oder einfach Grundgtter.

Aber nicht alle grundlegenden Guter sind ein moglicher Gegen-
stand sozialer Regelung und moralischer Erwdgung. Denn manche
von ihnen sind schon von Natur aus gegeben und damit unserer Ver-
figung entzogen, wie z.B. die angeborenen physischen und geistigen
Anlagen der Menschen (zumindest der bereits geborenen). Andere
wiederum bestehen in Umstdnden, die zwar durch menschliches
Handeln beeinflusst werden, aber einer planmafligen Gestaltung
dennoch nicht zuganglich sind, weil wir keine hinreichenden
Kenntnisse von den kausalen Vorgdngen haben, durch die sie ent-
stehen, wie z.B. ein glluckliches, emotional ausgewogenes Naturell

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



28 Peter Koller

von Menschen. Es gibt aber auch Grundguter, die zumindest bis zu
einem gewissen Grade durch die Regeln des sozialen Zusammenle-
bens verteilt werden, welche wir bewusst gestalten kénnen. Das sind
die sozialen Grundguter, um die es im moralischen Diskurs geht. Ich
nehme an, dass zu diesen Grundgutern jedenfalls die folgenden -
horen: geregelte soziale Verhaltnisse, Sicherheit vor fremder Gewalt,
Freiheit zu einer selbstbestimmten Lebensgestaltung, Teilnahme an
der Willensbildung tber kollektiv verbindliche Entscheidungen, Zu-
gangsmoglichkeiten zu begehrten sozialen Positionen und Verfu-
gungsmaoglichkeiten tber wirtschaftliche Ressourcen.

2.2 Die Rason der Gerechtigkeit

((26)) Manche Gebote der Moral haben offenbar vollkommen univer-
sellen Charakter in dem Sinne, dass sie jeder Person die gleichen Ver-
haltenspflichten gegentber jedem anderen Menschen auferlegen.
Dazu gehort z.B. das Gebot, andere nicht ohne zureichenden Grund
Zu toten oder zu verletzen, das Gebot, den Besitz anderer zu respek-
tieren, oder das Gebot, Vertrdge zu halten. Die Standards der Ge-
rechtigkeit unterscheiden sich von solchen Geboten dadurch, dass sie
nicht schlechthin jede Person zu einem bestimmten Verhalten ge-
genuber jeder anderen verpflichten, sondern sich stets auf Personen
beziehen, die in einer bestimmten sozialen Beziehung zueinander ste-
hen, woran sie gewisse Rechte und Pflichten knupfen. Dieser Um-
stand lasst sich, glaube ich, wie folgt erklaren.

Angenommen, die Moral enthielte nichts weiter als strikt univer-
selle Normen, denen entsprechend alle Menschen gegentber anderen
genau die gleichen Rechte und Pflichten haben, gleichgultig, in welchen
sozialen Beziehungen sie zueinander stehen. Es ist leicht zu sehen,
dass eine solche Moral den Bedurfnissen der Menschen kaum genu-
gen wurde. Denn auf der einen Seite dirfte sie den Menschen nicht
sehr viel abverlangen, damit ihre Gebote von jedem befolgt werden
kénnen: insofern wirde sie aber sicher nicht gentigen, um die Men-
schen zu anspruchsvolleren Formen der wechselseitigen Hilfeleistung
und der sozialen Zusammenarbeit anzuleiten, die sie brauchen, um
ihre wesentlichen Daseinsprobleme meistern zu koénnen. Darum
musste sie auf der anderen Seite, um zur Bewaltigung der menschli-
chen Daseinsprobleme beizutragen, an jede Person sehr starke An-
forderungen stellen: dann aber wirde sie die Menschen Uberfordern

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 29

und bliebe wohl weitgehend unwirksam. Die Idee einer vollkommen
universellen Moral fuhrt damit in ein praktisches Dilemma: eine der-
artige Moral ware entweder zu anspruchslos, um das menschliche
Zusammenleben in der erforderlichen Weise zu regulieren, oder sie
waére zu anspruchsvoll, um soziale Geltung zu besitzen. In keinem
Fall wére sie annehmbar.

((27)) Aus diesem Dilemma gibt es einen ebenso bewéahrten wie
einfachen Ausweg: das ist moralische Arbeitsteilung, namlich eine
Verteilung moralischer Anspriche und Verbindlichkeiten, durch die
bestimmten Personen unter gewissen Bedingungen jeweils gewisse
spezifische Rechte oder Pflichten gegentiber anderen zugewiesen wer-
den. Viele der weithin akzeptierten moralischen Normen haben sol-
che Rechte und Pflichten zum Gegenstand. So wird allgemein ange-
nommen, dass Eltern ihren eigenen Kindern mehr Fursorge schulden
als fremden; dass wir von unseren Nachsten mehr fordern durfen als
von Menschen, die uns fern stehen; und dass die Burger eines Landes
gegeneinander starkere Anspriche und Verpflichtungen haben als
gegenuber Fremden. Die Forderungen der Gerechtigkeit, die ja stets
die spezifischen Rechten und Pflichten von Menschen im Kontext be-
stimmter sozialer Beziehungen zum Gegenstand haben, zielen nun
darauf ab, die moralische Arbeitsteilung in eine Richtung zu lenken,
die im vernunftigen Interesse der Subjekte jener Rechte und Pflichten
liegt, aber auch fur alle anderen Menschen annehmbar ist.

Moralische Arbeitsteilung kann vielféltige Formen annehmen, die
aber offenbar zwei Bedingungen erfullen missen, um aus unpartei-
ischer Sicht annehmbar zu sein. Die erste Bedingung betrifft das in-
terne Verhéaltnis jener Personen, zwischen denen die in Betracht ste-
henden spezifischen Rechte und Pflichten bestehen: diese Rechte und
Pflichten mussen zweckmaRig, d.h. flr diese Personen vorteilhaft sein;
sie mussen es ihnen also moglich machen, ihre grundlegenden Ziele
besser oder zumindest nicht viel schlechter als auf anderen Wegen
zu erreichen. Dies setzt eine Beziehung der Wechselseitigkeit zwi-
schen jenen Personen voraus, die es fur sie bei rechter Erwdgung vor-
teilhaft macht, die betreffenden spezifischen Rechte und Pflichten zu
akzeptieren und zu respektieren. Doch wenn diese Rechte und
Pflichten allgemein annehmbar sein sollen, mussen sie noch einer
zweiten Bedingung genugen, die sich auf das externe Verhaltnis zwi-
schen diesen Personen und allen anderen Menschen bezieht: sie

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



30 Peter Koller

mussen universalisierbar sein, d.h. auch dann noch akzeptabel sein,
wenn sie Teil einer allgemeinen, von allen Menschen getibten sozia-
len Praxis sind.

((28)) Es ist leicht zu zeigen, dass die der Gerechtigkeit unterlie-
genden Grundformen des zwischenmenschlichen Handelns - also
Gemeinschafts-, Austausch-, Herrschafts- und Unrechtsverhéltnisse -
diesen Bedingungen nur dann entsprechen, wenn sie so gestaltet
werden, wie es die sie betreffenden Grundpostulate der Gerechtigkeit
fordern. Ich will das nur mit Bezug auf Gemeinschaftsverhéltnisse
kurz andeuten.

Da die Menschen, um mit Kant zu sprechen, von Natur aus ©-
wohl gesellige als auch ungesellige Wesen sind, die zwar einerseits
nur in Verbindung mit anderen Uberleben und gedeihen kdnnen,
andererseits aber zu eigennitzig sind, um ohne weiteres miteinander
auszukommen, mussen sie soziale Gemeinschaften bilden, deren Re-
geln sie zu einem friedlichen und vorteilhaften Zusammenleben an-
leiten. Dass Menschen Gemeinschaften bilden, um ihre grundlegen-
den Interessen so gut wie moglich zu befriedigen, ist deshalb aus mo-
ralischer Sicht nicht bloR3 erlaubt, sondern sogar geboten, insoweit ih-
re gemeinschaftlichen Aktivitdten dem gleichen Recht anderer Men-
schen nicht entgegenstehen. Um zu erreichen, dass die Vorteile und
Lasten des Gemeinschaftslebens auf die Beteiligten in einer Weise
verteilt werden, die den grundlegenden Interessen aller gleicherma-
Ren Rechnung tragt, ist es geboten, dass alle Beteiligten im gleichen
MaRe an diesen Vorteilen und Lasten teilhaben, sofern nicht gute
Grunde fur eine Ungleichbehandlung bestehen. Und eben das ver-
langt das Prinzip der Gleichbehandlung.

Jeder Mensch gehdrt gewdhnlich mehreren, ja oft sogar vielen
verschiedenen Gemeinschaften an, die sich hinsichtlich ihrer GroRe
und Funktion unterscheiden, wie z.B. Familien, Gemeinden, Produk-
tionsgemeinschaften, politische Gemeinwesen. Da es in der Natur
vieler dieser Gemeinschaften liegt, dass sie ihren Zweck nur dann er-
fullen kbénnen, wenn sie eine gewisse Grolie nicht Gberschreiten, tei-
len sich die Menschen in eine mehr oder minder grol3e Zahl gleichar-
tiger Einheiten, die sich voneinander abgrenzen und oft in Konkur-
renz zueinander stehen. Um ein friedliches und zweckmafiges Zu-
sammenwirken all dieser Gemeinschaften zu erreichen, muss es un-
ter ihnen eine Gemeinschaft geben, die allen anderen Ubergeordnet

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 31

ist, d.h. sie zu einer Ubergreifenden sozialen Einheit zusammenfasst,
innerhalb welcher es allen beteiligten Menschen maoglich ist, ihre
grundlegenden Ziele zu verfolgen und so gut wie mdglich zu realisie-
ren. Diese Gemeinschaft pflegt man eine Gesellschaft zu nennen (Par-
sons 1975).

Welche GroRe und welche Organisationsform eine Gesellschaft
haben sollte, um ihrer Aufgabe entsprechen zu kdnnen, hangt von
historisch kontingenten Umstédnden ab, so vor allem vom Ausmaf
der sozialen Arbeitsteilung, von der Ausdehnung der Austausch-
und Kooperationsbeziehungen und dem sich daraus ergebenden Re-
gelungsbedarf der sozialen Verhéltnisse. Wéahrend es fur die wirt-
schaftlich weitgehend autarken lokalen Gemeinschaften primitiver
Kulturen gentigen mochte, sich im Wege periodischer Reziprozitats-
beziehungen zu relativ losen Koalitionen zu vereinigen, sprechen
viele Evidenzen dafur, dass ausgedehnte und arbeitsteilig stark aus-
differenzierte Sozialbeziehungen groRRer Menschenzahlen auch eine
entsprechend dichter organisierte gesellschaftliche Verfassung brau-
chen: namlich Gesellschaften mit einem festen Territorium und einer
zentralisierten, mit umfassenden Regelungsbefugnissen ausgestatte-
ten politischen Autoritat. Da ich mich hier auf diese Thematik nicht
weiter einlassen kann, nehme ich einfach an, dass unter den Bedin-
gungen der fortgeschrittenen technischen und wirtschaftlichen Ent-
wicklung der Moderne staatliche Gesellschaften von der Art der ¢-
genwartigen Nationalstaaten eine einigermalen geeignete, wenn
auch keineswegs ungefahrliche Form der politischen Vergemein-
schaftung darstellen. Solche Gesellschaften sind Gegenstand der heu-
te vorherrschenden Auffassung der sozialen Gerechtigkeit und ihrer
grundlegenden Forderungen.

((29)) Wie aber kommt man zu diesen Forderungen? Wie, wenn
Uberhaupt, lassen sie sich begriinden? Dazu ist zweierlei vonnéten:
erstens eine Konzeption der moralischen Rechtfertigung, die Ant-
wort darauf gibt, was es heilRen soll, dass Forderungen der sozialen
Gerechtigkeit allgemein annehmbar oder konsensfahig sind; und
zweitens eine gesellschaftstheoretische Uberlegung, die uns zu einer
genaueren Vorstellung davon fuhrt, was eine Gesellschaft, insbeson-
dere eine moderne Gesellschaft, ist.

Uber den ersten Punkt ist nicht mehr viel zu sagen. Die bisherigen
Ausfuhrungen bedurfen nur noch einer kleinen Erganzung. Ich

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



32 Peter Koller

nehme in Ubereinstimmung mit vielen anderen Autoren an, dass
Forderungen der sozialen Gerechtigkeit dann und nur dann begrin-
det sind, wenn sie bei Bertcksichtigung der relevanten Tatsachen
und bei unparteiischer Erwagung die Ubereinstimmende Zustimmung
aller Gesellschaftsmitglieder finden sollten, und zwar sowohl der -
genwartigen als auch der nachkommenden (Rawls 1975, 27 ff). Der
zweite Punkt - die Frage, was eine Gesellschaft eigentlich ist -
braucht eine eingehendere Diskussion.

2.3 Die Gesellschaft als Gegenstand der Gerechtigkeit

((30)) Was die soziale Gerechtigkeit von der sozialen Ordnung einer
Gesellschaft im Einzelnen verlangt, hdngt wesentlich davon ab, ob
und inwieweit das Erfordernis der Verteilungsgerechtigkeit auf diese
Ordnung Anwendung findet. Und das hangt selber wieder davon
ab, ob und inwieweit eine Gesellschaft im Ganzen als eine Gemein-
schaft betrachtet werden kann und soll. In diesem Zusammenhang
ist es zweckmaliig, den Begriff der Gemeinschaft etwas genauer zu
betrachten und drei Arten der Gemeinschaft zu unterscheiden: nam-
lich Besitz-, Kooperations- und Solidaritatsgemeinschaften. Um
Missverstandnisse zu vermeiden, sollte ich vielleicht betonen, dass
diese Gemeinschaften nicht Menschengruppen, sondern jeweils ke-
stimmte Relationen zwischen Menschen verkorpern. Ferner ist zu a-
gen, dass sie einander nicht ausschlie3en, sondern sich wechselseitig
Uberlappen kénnen.

Eine Besitzgemeinschaft liegt vor, wenn mehrere Menschen ge-
meinsame Anspruche auf irgendwelche bereits bestehende Guter ha-
ben, z.B. deshalb, weil sie sie gemeinsam bekommen oder in gemein-
samer Arbeit hergestellt haben. Unter der heute weithin akzeptierten
Annahme, dass alle Menschen grundsatzlich einen gleichen, wenn
auch erst durch entsprechende soziale Normen zu spezifizierenden
Anspruch auf die Guter der Natur und das zivilisatorische Erbe fri-
herer Generationen haben, stellt jede Gesellschaft eine Besitzgemein-
schaft zumindest in dem Sinne dar, dass ihre Naturressourcen und
ihre kulturellen Errungenschaften allen ihren Mitgliedern gemeinsam
gehoren. Und daraus folgt, dass die individuellen Zugangs, Nut-
zungs- und Verfugungsrechte an nattrlichen Ressourcen und zivili-
satorischen Errungenschaften auf eine Weise zu gestalten sind, die
sich gegenuber jeder Person rechtfertigen lasst (Locke 1977, 215 ff;

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 33

Kant 1968, 353 ff; Nozick 1976, 163 ff; Steiner 1994, 231 ff; Stein-
vorth 1999, 123 ff, 199 ff).

Demgegenuber bilden Personen eine Kooperationsgemeinschaft,
wenn sie in ihrem allseitigen Interesse zusammenwirken, um gewisse
Guter zustande zu bringen oder bestimmte Ziele zu erreichen, wozu
sie sich jedoch entsprechenden Pflichten oder Burden unterwerfen
mussen. Eine solche Gemeinschaft liegt im einfachsten Fall schon vor,
wenn die Beteiligten sich blo3 verpflichten, einander nicht durch
willkirliche Gewalt zu beeintrachtigen, um einen Zustand friedlicher
Koexistenz zu schaffen; aber sie kann auch die Form einer viel wei-
tergehenden Kooperation annehmen, die den Beteiligten mehr oder
minder anspruchsvolle Pflichten zur Erbringung aktiver Leistungen
auferlegt. Dass eine jede Gesellschaft Elemente einer Kooperations-
gemeinschaft aufweist, ist ebenso offensichtlich wie unbestritten.
Selbst eine Gesellschaft, die aus lauter unabhdngigen und autarken
Individuen oder Familien bestehen wurde, wie sich eine strikt indivi-
dualistische Gesellschaftsauffassung das vorstellt, muss ihren Mit-
gliedern im Interesse eines friedlichen Zusammenlebens eine Reihe
von Kooperationspflichten auferlegen: so vor allem die Pflicht, die
korperliche Integritat, die Freiheit und das Eigentum anderer zu re-
spektieren, die Pflicht, Vertrdge einzuhalten, und Uberdies auch die
Pflicht, zum Bestand offentlicher Herrschaftsgewalten beizutragen,
welcher es zur Gewahrleistung eines solchen Zusammenlebens le-
darf.

Aber diese Vorstellung der Gesellschaft als einer Ansammilung
von lauter selbstdndigen Unternehmern geht an der Realitat sowieso
vollig vorbei. Sogar traditionelle Gesellschaften, die sich aus relativ
selbstgentigsamen sozialen Einheiten zusammensetzen, enthalten ein
viel starkeres Mal} an wechselseitiger Kooperation: nicht nur missen
diese Einheiten in ihrem Inneren ein dichtes Netz der arbeitsteiligen
Zusammenarbeit pflegen, um tberleben und sich gegentber anderen
behaupten zu kdnnen, sondern sie sind auch durch vielfaltige wirt-
schaftliche und politische Interdependenzen miteinander verbunden.
Und das gilt noch viel mehr fir moderne, entwickelte Gesellschaften
mit ihrer hochgradig ausdifferenzierten sozialen Arbeitsteilung, wel-
che die Aktivitaten der einzelnen Gesellschaftsmitglieder vollends zu
einem umfassenden, alle Bereiche des Lebens erfassenden System der
gesellschaftlichen Kooperation verknupft. Unter diesen Bedingungen

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



34 Peter Koller

kann sich die gesellschaftliche Ordnung auch nicht damit begnigen,
den Menschen einfach nur die gleichen burgerlichen Rechte und
Freiheiten einzurdumen und sie dann ihrem Schicksal zu Uberlassen,
wohin es sie auch fuhren mag, sondern sie muss zugleich auch daftr
sorgen, dass der Gebrauch dieser Rechte und Freiheiten so weit wie
maoglich dem Vorteil aller dient (Marx/Engels 1968; Rawls 1975, 565
ff; Koller 1993; Kersting 2000, 22 ff).

Unter einer Solidaritdtsgemeinschaft ist ein soziales Beziehungsge-
fuge zwischen Menschen zu verstehen, die - wenn auch nicht not-
wendig in allen, so doch in manchen Hinsichten - flreinander ver-
antwortlich und darum wechselseitig verpflichtet sind, einander im
Bedarfsfall beizustehen und ftr das Wohlergehen der anderen Sorge
zu tragen. Solidaritat - oder, wie man friuher sagte: Bruderlichkeit -
ist also ein besonders starkes Verhaltnis der wechselseitigen Ver-
pflichtung, das den Beteiligten auch die Erbringung aktiver Leistun-
gen fur andere abverlangt und dann besteht, wenn Menschen in be-
sonderem Mafe aufeinander angewiesen sind, wie in vormodernen
Zeiten eben Bruder und Verwandte. Dass Gesellschaften, und zwar
im Besonderen moderne Gesellschaften, auch Solidaritatsgemein-
schaften sind, wird sofort plausibel, wenn man bedenkt, dass unter
den Lebensbedingungen fortgeschrittener Gesellschaften die kleine-
ren sozialen Einheiten - wie Familien, Kommunen, Berufsgenossen-
schaften u.dgl. - sicher nicht mehr allein imstande sind, fur alle jene
Menschen Sorge zu tragen, die der Hilfe bedurfen, weil sie, aus wel-
chen Grunden immer, nicht far sich selber sorgen kénnen. Wenn das
zutrifft, dann kommt zu den bisherigen Anforderungen an eine gg-
rechte soziale Ordnung noch eine weitere hinzu: die namlich, auch
jenen Menschen, die selber nicht oder nur wenig zur wirtschaftli-
chen Kooperation beitragen konnen, ein angemessenes, den gesell-
schaftlichen Lebensverhaltnissen entsprechendes Auskommen zu g-
chern (Sandel 1982; Taylor 1988; Koller 1993; Kersting 2000, 23 ff).

((31)) Nimmt man alle drei Elemente zusammen, so folgt, dass
ganze Gesellschaften in erheblichem Umfang die Ziige einer Gemein-
schaft haben. Diese Ziige treten umso starker hervor, je entwickelter
und differenzierter Gesellschaften sind. Und in dem Malie, in dem
sich die gemeinschaftlichen Zuge einer Gesellschaft verdichten, greift
in ihr auch die Forderung der Verteilungsgerechtigkeit Platz, die damit
die Form des Prinzips der sozialen Gleichheit annimmt. Dieses Prinzip

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 35

verlangt die Gleichbehandlung aller Gesellschaftsmitglieder hinsicht-
lich aller jener grundlegenden Guter und Lasten des sozialen Lebens,
die entweder direkt aus der sozialen Ordnung resultieren oder deren
Allokation wesentlich durch die soziale Ordnung gesteuert wird, so-
fern eine Ungleichverteilung solcher Guter und Lasten nicht durch
zureichende Grunde als gerechtfertigt, also zulassig oder gar gebo-
ten, erscheint.

Damit stellen sich zwei weitere Fragen: erstens, worin die grund-
legenden Glter und Lasten bestehen, die der Verteilungsgerechtig-
keit unterworfen sind und daher einer dem Prinzip der sozialen
Gleichheit entsprechenden Verteilung bedurfen; und zweitens, wel-
che Griinde denn geeignet sind, eine Ungleichverteilung solcher Gu-
ter und Lasten zu rechtfertigen, und falls es solche Grunde gibt, in
welchem Mal? sie Ungleichheiten rechtfertigen.

Was die erste Frage betrifft, so begntige ich mich mit einigen kur-
zen Andeutungen, weil mir die Antwort vor dem Hintergrund der
friiher angestellten Uberlegungen tiber die grundlegenden Interessen
der Menschen und die grundlegenden Giuter, auf die sie gerichtet
sind, auf der Hand zu liegen scheint. Ich gehe davon aus, dass die
grundlegenden Guter und Lasten, die einer gerechten Verteilung be-
dirfen, jene Guter und Lasten des gesellschaftlichen Lebens sind, de-
ren Verteilung die grundlegenden Interessen der Mitglieder tangiert
und zugleich sozialer Regelung féhig ist, sei es, weil diese Verteilung
sich entweder direkt aus den sozialen Regeln ergibt oder aber in ho-
hem Malie durch die soziale Ordnung gesteuert wird. Da diese Guter
und Lasten im Kontext der sozialen Ordnung stets die Form von
Rechten und Pflichten annehmen, die jeweils unmittelbar zusam-
menhangen, liegt es nahe, der Einfachheit halber eine Seite, namlich
die Guter, in den Vordergrund zu stellen. Diese Guter, die man mit
Rawls (1975, 111 ff) als gesellschaftliche Grundguter ansprechen kann,
sind, so nehme ich in Ubereinstimmung mit der vorherrschenden
Vorstellung sozialer Gerechtigkeit an, die folgenden Dinge: (1) die
allgemeinen Rechte, (2) die individuellen Freiheiten, (3) die politische
Teilnahme, (4) die sozialen Positionen und Chancen, sowie (5) die
0konomischen Aussichten der Gesellschaftsmitglieder (Koller 1994b).

((32)) Die Frage, welche Griinde zur Rechtfertigung sozialer Un-
gleichheiten taugen, bedarf einer eingehenderen Erérterung. Ob es
solche Griunde gibt und welche sozialen Ungleichheiten sie zu recht-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



36 Peter Koller

fertigen vermogen, hangt jedoch davon ab, um welche gesellschaftli-
chen Grundguter bzw. welche Ungleichheiten es jeweils geht. Es
wird daher notwendig sein, die Frage mit Bezug auf jedes dieser
Grundguter gesondert zu besprechen. Bevor ich dazu tbergehe, ist
aber eine kurze Uberlegung dartiber angebracht, wie solche Griinde
Uberhaupt aussehen kénnten, d.h. welche Form sie haben miussen,
um bei unparteiischer Betrachtung die Zustimmung aller Gesell-
schaftsmitglieder finden zu kénnen.

Falls es gute Griunde fur soziale Ungleichheiten gibt, welche in ei-
ner ungleichen Verteilung gesellschaftlicher Grundguttern bestehen,
kdnnen es nur solche sein, die fur alle Gesellschaftsmitglieder bei un-
parteiischer Betrachtung akzeptabel sind. Wenn man davon ausgeht,
dass jedes Mitglied darauf bedacht sein muss, flr sich einen mog-
lichst groRen oder zumindest befriedigenden Anteil an Grundgutern
zu erlangen, um seine grundlegenden Interessen in bestmdoglicher
Weise befriedigen zu kénnen, kann es fur alle nur dann guten Grund
geben, einer Ungleichverteilung von Grundgutern zuzustimmen,
wenn diese Ungleichverteilung entweder eine notwendige Voraus-
setzung oder eine unvermeidliche Folge einer Gestaltung der gesell-
schaftlichen Verhaltnisse ist, die - verglichen mit einer gleichen oder
gleichméRigeren Verteilung - zu einer Vermehrung gesellschaftlicher
Guter fuhrt, von der auf langere Sicht alle Gesellschaftsmitglieder
profitieren. Das setzt freilich voraus, dass jene Guter keine Konstant-
summe bilden, deren Gesamtumfang stets unverandert bleibt, son-
dern dass sie eine variable Menge darstellen, deren Umfang durch
eine zweckmaliige Gestaltung der gesellschaftlichen Verhaltnisse gg-
steigert werden kann. Zweifellos gibt es solche Guter, denn das -
ziale Leben ist kein Konstantsummenspiel, sondern ein Gemein-
schaftsunternehmen, dessen Ertrag durch geeignete Formen der -
zialen Kooperation betréachtlich gesteigert werden kann. Und einiges
spricht daftir, dass manche dieser Kooperationsformen notwendig
mit gewissen sozialen Ungleichheiten verbunden sind, sei es, weil sie
solche Ungleichheiten schon voraussetzen oder unvermeidlich zur
Folge haben. Diese Uberlegung fiihrt zu einem allgemeinen Prinzip so-
zialer Ungleichheit, das so formuliert werden kann: Soziale Ungleich-
heiten sind gerechtfertigt, wenn und soweit sie notwendig mit einer
Regelung des Gesellschaftslebens verbunden sind, die - verglichen
mit anderen Regelungsmdglichkeiten, die weniger Ungleichheiten

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 37

zulassen - auf langere Sicht allen Gesellschaftsmitgliedern zum Vor-
teil dient.

Dieses Prinzip kann im Weg der folgenden Uberlegung noch et-
was weiter spezifiziert werden. Gute Grinde fiur eine Ungleichver-
teilung gesellschaftlicher Grundguter muassen auch fur jene Mitglie-
der akzeptabel sein, die durch diese Ungleichverteilung insofern le-
nachteiligt werden, als sie von jenen Grundgutern weniger als ande-
re bekommen. Aus unparteiischer Perspektive, unter der man damit
rechnen muss, dass man selber zu diesen Mitgliedern gehdren kénn-
te, wird man eine Ungleichverteilung solcher Grundguter verntnfti-
gerweise nur dann akzeptieren kénnen, wenn man von ihr umso
mehr profitiert, je schlechter man im Verhéltnis zu anderen dran ist,
weil man nur auf diese Weise das grundlegende Interesse, moglichst
viel von jenen Grundgutern zu bekommen, realisieren kann. Da also
ein Zuwachs von Grundgutern umso mehr Nutzen bringt, je weniger
man davon hat, muss jede Person darauf bedacht sein, sich eine
moglichst groRe Basisaustattung von Grundgutern zu sichern. Dar-
aus folgt ein spezielles Ungleichheitsprinzip, das im Ergebnis dem Dif-
ferenzprinzip von Rawls (1975, 95 ff) nahe kommt. Es lautet so: So-
ziale Ungleichheiten sind gerechtfertigt, wenn und soweit sie not-
wendig mit einer Regelung des gesellschaftlichen Lebens verbunden
sind, die auf langere Sicht allen Gesellschaftsmitgliedern zum Vorteil
gereichen, und zwar derart, dass die jeweils schlechter gestellten
Mitglieder - verglichen mit einer gleichen oder gleichmaRigeren Ver-
teilung - jeweils groRtmaoglichen Vorteil daraus ziehen. Oder dasselbe
anders formuliert: Soziale Ungleichheiten sind gerechtfertigt, sofern
es nicht moglich ist, durch eine Umverteilung gesellschaftlicher
Grundguter von oben nach unten die Lage der jeweils schlechter ge-
stellten Personen nachhaltig zu verbessern; wann immer eine solche
Umverteilung mdoglich ist, sind soziale Ungleichheiten ungerecht,
weil sie die zul&ssigen Grenzen Uberschreiten.

Damit verfugen wir, glaube ich, Gber hinreichende Mittel, die es
ermoglichen, die funf Forderungen, die den Kern der heute vorherr-
schenden Vorstellung der sozialen Gerechtigkeit bilden, zu begrin-
den und etwas zu préazisieren.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



38 Peter Koller

2.4 Die Forderungen der sozialen Gerechtigkeit

Wie ich fruher ausgefuihrt habe, stehen unter den Lebensbedingun-
gen moderner Gesellschaften als grundlegende gesellschaftliche Gi-
ter, die einer gerechten Verteilung bedurfen, die folgenden Gegen-
stdnde in Betracht: (1) allgemeine Rechte, (2) individuelle Freiheiten,
(3) politische Teilnahme, (4) soziale Positionen und Chancen sowie
(5) wirtschaftliche Aussichten. Die Verteilung oder Regelung dieser
Grundguter findet im Rahmen der sozialen Ordnung jeweils in Le-
stimmten, miteinander korrespondierenden Rechten und Pflichten
der Gesellschaftsmitglieder Niederschlag. Ich werde nun diese
Grundguter nacheinander betrachten.

((33)) Allgemeine Rechte: Die allgemeinen (oder abstrakten) Rechte
der Mitglieder einer Gesellschaft sind jene Rechte, die ihnen unab-
héangig von ihren Handlungen und Lebensumstanden allein auf-
grund ihrer Zugehorigkeit zur Gesellschaft, also sozusagen von Ge-
burt an, zugeschrieben werden, wie z.B. die basalen Rechte, die h-
ren rechtlichen Status begriinden, das Recht, Eigentum zu erwerben
und daruber zu verflgen, aber auch die vielen banalen Rechte, die
die soziale Ordnung jedem Burger einrdumt. Alle diese Rechte sind
mit entsprechenden allgemeinen Pflichten der jeweils anderen Per-
sonen verbunden. Von solchen allgemeinen Rechten und Pflichten
sind besondere (oder konkrete) Rechte und Pflichten zu unterscheiden,
die einzelnen Personen unter bestimmten konkreten Umstéanden oder
infolge ihres Handelns zukommen, wie z.B. mein Recht auf die Nut-
zung des Computers, mit dem ich diesen Aufsatz schreibe. Wahrend
es absurd ware, die besonderen Rechte und Pflichten der Individuen
direkt durch die soziale Ordnung festzulegen, weil ihr Sinn ja gerade
darin besteht, mit den speziellen Lebensumstéanden und Handlungen
der Einzelnen zu variieren, sind die allgemeinen Rechte der Men-
schen unzweifelhaft ein wesentliches, ja das wichtigste Grundgut je-
des gesellschaftlichen Lebens, weil an ihnen alle anderen Grundguter
hangen. Infolgedessen missen allen Mitgliedern gleiche allgemeine
Rechte und Pflichten zukommen, falls es keine Grunde gibt, die Un-
gleichheiten als gerechtfertigt erscheinen lassen.

Doch solche Grunde kann es nicht geben, weil jede Ungleichheit
der allgemeinen Rechte und Pflichten schon begrifflich mit der mo-
ralischen Gleichheit aller Gesellschaftsmitglieder unvereinbar ist und
dadurch ausgeschlossen wird. Denn eine solche Ungleichheit liefe ja

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 39

darauf hinaus, bestimmten Personen ohne Rucksicht auf ihre jeweili-
gen Lebensumstdnde oder Handlungen weniger Rechte als anderen
einzuraumen und sie damit von vornherein als weniger berechtigte
oder gar rechtlose Personen zu behandeln, was jeder annehmbaren
Deutung moralischer Unparteilichkeit widerspricht. Da es fur Un-
gleichheiten der allgemeinen Rechte keine annehmbaren Rechtferti-
gungsgriinde geben kann, mussen alle Gesellschaftsmitglieder die
gleichen allgemeinen Rechte und Pflichten besitzen. Und daraus folgt,
dass die soziale Ordnung das gesellschaftliche Leben vermittels all-
gemeiner und unpersonlicher Gesetzesnormen regeln muss, die fur
alle Mitglieder gleichermalien gelten. Das schlie3t rechtliche Diffe-
renzierungen, aus denen ungleiche besondere Rechte und Pflichten
der Individuen ergeben, keineswegs aus. Aber solche Differenzierun-
gen mussen ihrerseits wieder durch allgemeine und unpersonliche
Regeln geschehen, und naturlich sind sie ihrerseits an gute Grinde
gebunden, denen jedes Gesellschaftsmitglied bei rechter Erwégung
zustimmen kann. Damit ist das Fundamant fur die Forderung der
rechtlichen Gleichheit gelegt.

((34)) Individuelle Freiheiten: Personen besitzen Freiheit, insoweit
sie nicht durch soziale Beschrankungen gehindert sind, ihr Leben
nach ihrem eigenem Gutdinken zu gestalten, sofern sie wenigstens
in einem gewissen Mal3e Uber die Mittel zu ihrer Austibung verflgen.
Freiheit in diesem Sinne kann es nur im Rahmen einer sozialen Ord-
nung geben, deren Regeln die Freiheit von Individuen gerade d-
durch sichern, dass sie anderen den Gebrauch von Gewalt und
Zwang verbieten und insofern deren Freiheit beschréanken. In diesem
Allgemeinbegriff von Freiheit sind diverse speziellere Freiheiten ent-
halten, die besonders wichtig sind, weil sie grundlegende Interessen
der Menschen verkorpern und darum auch besonders umkampft
sind: das sind die Grundfreiheiten, wie die Freiheit der Person, die
Religions- und Gewissensfreiheit, die Rede- und Meinungsfreiheit,
die Vereins- und Versammlungsfreiheit und andere mehr. Dass die
Freiheit im Allgemeinen und die einzelnen Grundfreiheiten ein
grundlegendes gesellschaftliches Gut darstellen, bedarf keiner weite-
ren Begrundung. Demgemall muss die soziale Ordnung allen Mit-
gliedern gleiche Freiheit und gleiche Grundfreiheiten im weitestge-
henden Umfang einrdumen, in dem dies im Rahmen eines friedli-
chen und allgemein vorteilhaften gesellschaftlichen Lebens mdglich

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



40 Peter Koller

ist, sofern ungleiche Freiheiten nicht durch allgemein akzeptable
Grunde gerechtfertigt scheinen.

Gibt es solche Grunde? Anders als bei den allgemeinen Rechten
sind sie nicht notwendig ausgeschlossen. Denn es ist ohne weiteres
maoglich, ungleiche Freiheiten vermittels allgemeiner und unpersonli-
cher Regeln zu etablieren, und es ist zumindest grundsatzlich denk-
bar, dass ungleiche Freiheiten zum Vorteil aller gereichen kdnnten,
einschlieBlich derer, die weniger Freiheiten haben. Aber das ist - von
einigen wenigen Ausnahmen abgesehen - nicht wahrscheinlich. Man
kann daher im Allgemeinen wohl annehmen, dass ungleiche Freihei-
ten nicht im vernunftigen Interesse derer liegen, die weniger Freihei-
ten besitzen und dass sich daher eine Ungleichverteilung der Freiheit
normaler erwachsener Personen nicht rechtfertigen lasst. Davon gibt
es aber einige wenige Ausnahmen, die solche Menschen betreffen,
die zu einem rechten Gebrauch ihrer Freiheit entweder nicht fahig
oder nicht willens sind: das sind einerseits Kinder und geistesgestorte
Menschen, denen die erforderlichen Kapazitaten zu einer selbstver-
antwortlichen Lebensfuhrung fehlen und darum einer paternalisti-
schen Leitung bedirfen; und das sind andererseits schwere Krimi-
nelle, die ihre Freiheit dazu missbrauchen, um anderen schlimmes
Unrecht zuzufiigen, zu dessen Abwehr es gerechtfertigt scheint, h-
nen gewisse Freiheiten zu entziehen. Gleichwohl, im Allgemeinen
gilt, dass alle Gesellschaftsmitglieder Anspruch auf die gleiche Frei-
heit, insbesondere auf gleiche Grundfreiheiten im weitestgehenden
Umfang haben, in dem dies im Rahmen eines geordneten und
zweckmaliigen Gemeinwesen fur alle moglich ist. Damit sind wir bei
der Forderung der birgerlichen Freiheit angelangt.

((35)) Politische Teilnahme: Diese besteht in den garantierten Még-
lichkeiten der Gesellschaftsmitglieder, an der kollektiven Meinungs-
und Willensbildung Uber allgemeine gesellschaftliche Angelegenhei-
ten, von denen sie betroffen sind, teilzunehmen und darauf Einfluss
zu nehmen. Allgemeine gesellschaftliche Angelegenheiten sind Fra-
gen, die einer kollektiv verbindlichen Regelung bedirfen, weil sie al-
le, viele oder wenigstens eine gewisse Zahl der Gesellschaftsmitglie-
der in erheblichem Malie tangieren und deshalb nicht einfach dem
unkoordinierten Handeln der Einzelnen uUberlassen bleiben kdnnen.
Solche Angelegenheiten betreffen z.B. die Regeln der sozialen Ord-
nung, welche die allgemeinen Rechte und Pflichten der Einzelnen

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 41

bestimmen, aber auch Einzelfragen wie die, ob bestimmte 6ffentliche
Guter bereitgestellt werden sollen. Die Mdoglichkeiten der politischen
Teilnahme sind den Freiheiten in vielen Hinsichten ahnlich, und man
kann sie, wenn man will, auch als einen Teil derselben betrachten.
Der Unterschied besteht nur darin, dass die Moéglichkeiten der politi-
schen Teilnahme es den Einzelnen in der Regel eben nicht freistellen,
bestimmte Entscheidungen fur sich alleine zu treffen, sondern dass
sie an diesen Entscheidungen nur in einem kleineren und gréf3eren
Male mitwirken kénnen. Dessen ungeachtet sind diese Teilnahme-
maoglichkeiten ein wichtiges gesellschaftliches Gut, weil es ja von h-
nen abhangt, ob und inwieweit die Einzelnen Einfluss auf Entschei-
dungen nehmen kdnnen, die nicht nur ihre persdnlichen Praferen-
zen, sondern haufig auch ihre grundlegenden Interessen tangieren.

Far die Verteilung der politischen Teilnahmerechte gelten im We-
sentlichen die gleichen Uberlegungen wie fir die individuellen Frei-
heiten: Da es fur ihre Ungleichverteilung - abgesehen von einigen
wenigen Ausnahmen - zumindest unter normalen sozialen Verhalt-
nissen keine guten Grunde gibt, mussen alle Gesellschaftsmitglieder
gleiche politische Teilnahmerechte besitzen, die es ihnen ermdglichen,
sich politisch zu betatigen und an der kollektiven Meinungs- und
Willensbildung tber allgemeine gesellschaftliche Angelegenheiten
teilzunehmen. Damit ist auch die Forderung der demokratischen Be-
teiligung fundiert.

((36)) Wahrend die bisher besprochenen gesellschaftlichen
Grundguter allen Gesellschaftsmitgliedern im gleichen Male zu-
kommen mussen, weil es fir ihre Ungleichverteilung keine Gberzeu-
genden Grinde gibt, liegen die Dinge bei den in weiterer Folge zu er-
Orternden Gutern - den sozialen Positionen und den wirtschaftlichen
Aussichten - anders. Jedenfalls besteht weitgehende Einigkeit dar-
Uber, dass sozio-6konomische Ungleichheiten, also Ungleichheiten
der sozialen Positionen und der wirtschaftlichen Aussichten, bis zu
einem gewissen Grade zuléssig, ja teilweise geboten sind. Zu den Ar-
gumentationsformen, die gewdhnlich zur Rechtfertigung solcher
Ungleichheiten verwendet werden, gehodren, soweit ich sehe, vor d-
lem die folgenden: das Organisations-, das Leistungs-, das Freiheits-
und das Bedurfnisargument.

Das Organisationsargument geht dahin, dass eine effiziente Bewal-
tigung bestimmter Aufgaben ein organisiertes, d.h. zentral geleitetes

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



42 Peter Koller

Zusammenwirken von Menschen erfordert, dessen effiziente Gestal-
tung seinerseits notwendig gewisse positionelle Ungleichheiten vor-
aussetzt, wie z.B. eine staatliche Burokratie oder ein grol3es Unter-
nehmen. Das Leistungsargument besagt, dass sozio-6konomische Un-
gleichheiten zuldssig oder sogar geboten sind, um den ungleichen
Leistungen oder Beitragen der Individuen Rechnung zu tragen, n-
soweit diese Leistungen und Beitrage allgemein erwinscht sind.
Demgegenuber zielt das Freiheitsargument darauf ab, Ungleichheiten
zu rechtfertigen, die sich von selber aus dem freien Handeln der
Menschen ergeben, sofern deren Aktivitaten nicht gegen die gleichen
Rechte anderer verstofen und annehmbaren Regeln des wechselsei-
tigen Verhaltens entsprechen. Und das Bedurfnisargument lauft dar-
auf hinaus, dass eine ungleiche Verteilung bestimmter Leistungen
oder Guter dann zuléssig ist, ja mitunter sogar gefordert ist, wenn sie
dazu dient, den ungleichen Bedurfnissen von Menschen Rechnung
zu tragen, sofern diese Bedurfnisse offensichtlich und dringlich sind.
Alle diese Argumente sind mit der Idee moralischer Unparteilichkeit
vereinbar und haben zumindest prima facie eine gewisse Plausibili-
tat. Ihre Plausibilitat erflielt aus einem Grundgedanken, der ihnen
zugrunde liegt und auf das erwahnte allgemeine Prinzip sozialer
Ungleichheit hinauslauft (Koller 1999).

((37)) Soziale Positionen und Chancen: Soziale Positionen sind die
relativ stabilen Rollen und Funktionen, die den einzelnen Menschen
im funktionsteiligen Geftige des gesellschaftlichen Lebens zukommen
und ihnen im Verhaltnis zueinander jeweils ein gewisses - grofderes
oder geringeres - Mal3 an Macht und Einfluss, an sozialer Wertschét-
zung und wirtschaftlichen Aussichten vermitteln. Dass soziale Posi-
tionen nicht nur grundlegende, sondern auch gesellschaftliche Guter
sind, ist evident, weil sie teils in 6ffentlichen Amtern und Funktionen
bestehen, die der rechtlichen Regelung unmittelbar unterliegen, teils
mit beruflichen Funktionen in den verschiedenen Bereichen des Ge-
sellschaftslebens zusammenhéngen, die zumindest indirekt durch die
soziale Ordnung mitgestaltet werden. In dem Malie, in dem sich die-
se Positionen hinsichtlich der Vorteile oder Nachteile, die sie ihren
Inhabern bringen, unterscheiden, bestehen zwischen ihnen mehr
oder minder grofRe Ungleichheiten. Wenn solche Ungleicheiten exi-
stieren, was ja gewohnlich der Fall ist, muss es im Interesse aller Ge-
sellschaftsmitglieder liegen, den Zugang zu jenen Positionen auf eine

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 43

Weise zu regeln, die deren Besetzung mit geeigneten Personen si-
cherstellt, aber auch entsprechende Madoglichkeiten ertffnet, er-
wiunschte Positionen zu erlangen. Diese Mdglichkeiten, die sozialen
Chancen, hdangen vom Zusammenwirken zweier Faktoren ab, die ge-
sellschaftlicher Regelung zugéanglich sind: das sind auf der einen Sei-
te die Regeln, die den Wettbewerb um die Positionen und die Auslese
ihrer Inhaber regulieren, und das sind auf der anderen Seite die sozi-
al bedingten Kapazitédten der Individuen, wozu deren Kenntnisse
und Fahigkeiten gehdren, die sie ihrer Sozialisation, Erziehung und
Ausbildung verdanken, aber auch ihre ererbten materiellen Mittel,
die sie fur ihre beruflichen Ambitionen einsetzen kénnen. Soziale Po-
sitionen und soziale Chancen héngen also eng zusammen, sind aber
verschiedene Guter, deren Verteilung verschiedenen Gesichtspunk-
ten unterliegt.

Was die sozialen Positionen angeht, so gibt es zumindest zwei
Grunde, die Ungleichheiten rechtfertigen kdnnen. Erstens braucht
ein geordnetes und gedeihliches Zusammenleben grof3er Menschen-
zahlen eine politische Herrschaftsorganisation mit hierarchisch abge-
stuften Amtsbefugnissen, mit denen unvermeidlich gewisse Un-
gleichheiten der Macht, des Einflusses, des Ansehens und des Ein-
kommens einhergehen. Und zweitens erfordern komplexe Arrange-
ments der arbeitsteiligen Kooperation, die leistungsféhig sein sollen,
eine hinreichende Differenzierung von Rollen und Funktionen, die
sich hinsichtlich ihrer Leistungsanforderungen unterscheiden und
darum mit ungleichen Auszahlungen verbunden sein mussen, um sie
mit den jeweils geeignetsten Personen zu besetzen. Beide Grinde
machen plausibel, dass Ungleichheiten der sozialen Position in einem
gewissen Ausmald erforderlich oder unvermeidlich sind, um eine &f-
fiziente soziale Ordnung zu gewahrleisten, aus der nicht nur die In-
haber der privilegierten Positionen, sondern auch die schlechter ge-
stellten Mitglieder der Gesellschaft Nutzen ziehen. Solche Ungleich-
heiten scheinen daher dann und insoweit gerechtfertigt, wenn sie
auch den schlechter gestellten Personen Vorteile bringen.

((38)) Wie aber sieht es mit den sozialen Chancen aus? Auch wenn
heute weitgehende Einigkeit dartber zu bestehen scheint, dass alle
Mitglieder gleiche Chancen haben sollen, gehen die Meinungen dar-
Uber, was das bedeutet, weit auseinander. Was also soll soziale Chan-
cengleichheit eigentlich heiBen? Kann man sich damit zufrieden -

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



44 Peter Koller

ben, dass von den Positionen grundsatzlich niemand ausgeschlossen
ist, dass sie also von Rechts wegen jedem offen stehen? Das genutigt
sicher nicht, weil damit allein nicht einmal ein fairer Wettbewerb um
begehrte Positionen garantiert ist. Nehmen wir also die Forderung
hinzu, dass begehrte Positionen im Wege eines fairen Verfahrens be-
setzt werden mussen, zu dem jede Person, die gewisse Mindestan-
forderungen fur die in Betracht stehenden Positionen erfullt, zuge-
lassen ist und in dem die jeweils geeignetste Bewerberin das Rennen
machen muss. Reicht das aus? Wohl ebenfalls nicht, weil auch ein
solches Verfahren den Einzelnen noch keinerlei reale Aussichten auf
die guten sozialen Positionen bietet, wenn ihnen die hierzu erforder-
lichen materiellen Mittel oder persdnlichen Qualifikationen vollig
fehlen. Bedeutet das, dass alle gleich viel materielle Mittel und gleich
gute Qualifikationen besitzen mussen, um gleiche soziale Chancen
zu haben? Das anzunehmen, ware aber kaum sinnvoll, weil dann
Uberhaupt alle sozialen Unterschiede eingeebnet werden mussten,
was nicht nur die Verarmung der Gesellschaft zur Folge hétte, son-
dern auch die Chancengleichheit hinféllig machen wirde. Soziale
Chancengleichheit kann darum nicht eine Nivellierung der tatsachli-
chen Erfolgswahrscheinlichkeit der Individuen verlangen. Was sie
verlangt, ist aber, dass alle nachkommenden Mitglieder der Gesell-
schaft eine gleiche Grundausstattung von materiellen Mitteln und Bil-
dungsgelegenheiten bekommen, die es ihnen ermoglichen, nach Maf3-
gabe ihrer jeweiligen Anlagen und Ambitionen das Beste aus sich zu
machen.

Diese Deutung sozialer Chancengleichheit ist ziemlich anspruchs-
voll und wird daher vielen als Ubertrieben erscheinen. Und auch ich
denke, dass sie einiger Relativierungen bedarf. Denn es scheint einige
Griunde zu geben, die gewisse Ungleichheiten der sozialen Chancen
rechtfertigen. Ein Grund betrifft die Grundausstattung mit materiel-
len Mitteln, welche die Gesellschaftsmitglieder als Anfangskapital ftr
ihre Daseinsgestaltung bekommen sollen. Missten alle einen gleichen
Grundstock solcher Mittel bekommen, wirde man nicht nur das Erb-
recht abschaffen, sondern auch unterbinden mussen, dass Eltern das
Fortkommen ihrer Kinder durch materielle Hilfen fordern. Das ware
nicht verntinftig, weil dann viele Werte nicht mehr entstehen wir-
den. Denn wenn die Menschen von dem, was sie durch ihre Leistun-
gen schaffen, nichts mehr an ihre Nachkommen weitergeben kénn-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 45

ten, warden viele von ihnen die Leistungen gar nicht mehr erbrin-
gen. Dieser Grund mag zwar gewisse Ungleichheiten der individu-
ellen Ausgangslagen als zuléssig erscheinen lassen, er rechtfertigt
aber wohl kaum die enormen Privilegien, welche die bestehenden
Erbrechtssysteme den Nachkommen vermdgender Eltern gegentber
jenen aus armeren Verhaltnissen verschaffen. Ein zweiter Grund be-
trifft die Ungleichheiten der Chancen, die sich aus dem Umstand er-
geben, dass Kinder, die in geordneten und gut gestellten familiaren
Verhaltnissen aufwachsen, in der Regel mehr Férderung erfahren
und ihre Fahigkeiten besser entwickeln kénnen als Kinder, die un-
gunstige Bedingungen vorfinden. Wirde man die Bedingungen fur
alle gleich machen wollen, misste man den Eltern jedes Recht an ih-
ren Kindern entziehen und deren Erziehung 6ffentlichen Anstalten
Uberantworten. Aber das ist kein guter Vorschlag, weil er nicht nur
mit der individuellen Freiheit unvereinbar, sondern nach aller Erfah-
rung Uberdies zum Scheitern verurteilt ist. Aus diesem Grunde ist es
zwar vernunftig, die Ungleichheiten der Ausgangslagen, die aus der
familialen Sozialisation und Erziehung resultieren, in Kauf zu neh-
men, umso mehr aber daflr zu sorgen, dass alle Kinder eine gleich
gute Schulbildung bekommen und anschlief3end gleichen Zugang zu
weiterfuhrenden Bildungswegen haben. Soviel zur Forderung der so-
zialen Chancengleichheit, die eng mit der Forderung der 6konomischen
Gerechtigkeit zusammenhangt.

((39)) Wirtschaftliche Aussichten: Das sind die Moglichkeiten der
Menschen, in den Besitz 6konomischer Mittel zu gelangen, also der
materiellen und immateriellen Mittel, die sie in die Lage versetzen,
ihr Uberleben zu sichern und ein mehr oder minder gutes Auskom-
men zu finden. Zu diesen Mitteln gehéren zwei Arten von Dingen,
die stets zusammenspielen: zum einen gewisse materielle Gegenstéande
der auBeren Umwelt, die als Konsum- oder als Produktionsguter
verwendet werden kénnen, wie Land, Naturressourcen, menschliche
Erzeugnisse, Vermogen, Einkommen; zum anderen aber auch die
immateriellen Kapazititen der Menschen, also deren Fertigkeiten,
Kenntnisse und Qualifikationen, die sie befdhigen, durch die Bearbei-
tung materieller Dinge jene Giiter zu schaffen, die sie zum Uberleben
bendétigen und ihnen mehr oder weniger Wohlstand bringen. Es ist
offensichtlich, dass der Besitz solcher Mittel nicht nur im grundle-
genden Interesse der Menschen liegt, sondern dass ihre Verteilung

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



46 Peter Koller

zwar nicht ausschlie8lich, aber doch in einem erheblichen Mal3e von
der Gestaltung der sozialen Ordnung abhangt und damit gesell-
schaftlicher Regelung unterliegt. Infolgedessen sind die wirtschaftli-
chen Aussichten sicher ein gesellschaftliches Grundgut. Nicht so klar
ist allerdings, worin dieses Grundgut eigentlich genau besteht, d.h.
welche Dinge oder Sachverhalte den Inhalt der 6konomischen Aus-
sichten darstellen, die im grundlegenden Interesse jedes Menschen
liegen und darum einer gerechten Regelung bedurfen.

Prima facie scheinen sich die folgenden Optionen anzubieten, die
in der jungst gefuhrten ,,Equality-of-what?“-Debatte in Betracht
standen: 1. das Wohlergehen der Menschen im Sinne ihres subjekti-
ven Befindens, 2. die Gesamtmenge der 6konomischen Guter, die sie
jeweils besitzen, 3. eine gewisse Grundausstattung materieller Res-
sourcen, die sie unabhangig von ihren Leistungen sozusagen als
Startkapital bekommen, und 4. die Vermittlung entsprechender per-
sonlicher Fahigkeiten, die ihnen eine erfolgreiche Existenzbewalti-
gung ermdglichen. Ich halte keine dieser Optionen fur vollig tber-
zeugend. Die beiden ersten Optionen kénnen im Lichte der vorange-
henden Ausfuhrungen schnell ausgeschieden werden. Denn da un-
ter einer unparteiischen moralischen Perspektive weder die idiosyn-
kratischen Praferenzen der Individuen, noch alle zufélligen und
flichtigen Einzelergebnisse ihres Handelns in Betracht gezogen wer-
den konnen, kann es bei den wirtschaftlichen Aussichten weder um
die Gesamtheit aller Einzeldinge, denen Menschen einen Wert bei-
messen, noch um deren subjektives Wohlbefinden gehen. Viel inter-
essanter sind die beiden letzten Optionen, weil jede von ihnen ein
hohes MaR an Plausibiltat hat. Dennoch scheint mir keine das Ziel
ganz zu treffen.

Die vor allem von Ronald Dworkin (2000, 65 ff) vertretene Auf-
fassung, es komme auf die anfangliche Ausstattung mit materiellen
Ressourcen an, ergibt deshalb keine zureichende Interpretation der
6konomischen Aussichten, weil sie nicht nur die personlichen Fahig-
keiten der Individuen auRer Betracht lasst, sondern auch den Kon-
tingenzen des Marktprozesses, in dessen Rahmen die Individuen
Uber diese Ressourcen nach Gutdunken verfugen konnen, keinerlei
Beachtung schenkt. Umgekehrt ergibt aber auch die von Amarty Sen
(1993) forcierte Idee, es komme auf die personlichen Kapazitaten der
individuellen Existenzbewaltigung an, ihrerseits keine hinreichende

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 47

Vorstellung der wirtschaftlichen Aussichten, weil sie in den gegen-
teiligen Fehler verfallt: sie vernachlassigt die Wichtigkeit der materi-
ellen Ressourcen und hilft auch nicht weiter, wenn die Eigendyna-
mik des Marktes zu erheblichen sozialen Verwerfungen fuhrt. Ich
denke aber, dass man zu einer brauchbaren Deutung der wirtschaft-
lichen Aussichten kommt, wenn man die beiden Aspekte, die materi-
ellen Ressourcen und die personlichen Kapazitaten, zusammenfuhrt
und sie auf eine etwas konkretere Ebene stellt.

((40)) Gehen wir davon aus, dass alle Gesellschaftsmitglieder jeder
Generation zunéchst eine gleiche Grundausstattung materieller Res-
sourcen und personlicher Entwicklungsmoglichkeiten bekommen,
die es ihnen ermdglichen, ihr Uberlegen zu sichern und mit etwas
Verstand und Gluck ein einigermalien gutes Fortkommen zu finden.
In einer traditionellen, aus lauter selbstversorgenden und unabhéan-
gigen Produktionseinheiten bestehenden Gesellschaft musste das im
GroRRen und Ganzen genugen, um allen ein angemessenes Ausmalf}
an wirtschaftlichen Aussichten zu verschaffen. Eine andere als die
sich von selber ergebende Verteilung der Ertrége, die einzelnen Ein-
heiten erwirtschaften, ware kaum angebracht. Nur dann, wenn eine
Einheit in eine schlimme Notlage gerat, waren die anderen Einheiten
wohl zu gewissen Hilfeleistungen verpflichtet. Das ist in einer ent-
wickelten, arbeitsteilig stark differenzierten Gesellschaft anders: hier
wirken die Aktivitaten aller stets zusammen, und jeder Einzelne ist
von den anderen abhéngig. Unter diesen Bedingungen ergeben sich
die wirtschaftlichen Aussichten der Individuen offenbar aus allen je-
nen gesellschaftlichen Faktoren, die sie in die Lage versetzen, ein re-
gelmaRiges Einkommen zu erzielen, von dem sie leben kénnen und
von dem sie naturlich gewohnlich lieber mehr als weniger bekom-
men wollen.

Zu diesen Faktoren gehoren jedenfalls die folgenden: Zugang zum
Erwerb der fur den wirtschaftlichen Erfolg maRgeblichen Fahigkeiten
und Qualifikationen, Kapitalvermdgen, Erwerbstatigkeit, Lohnarbeit,
Anspruch auf Transferleistungen in Féallen der Selbstversorgungsun-
fahigkeit und Anspruch auf Unterstitzung in Féllen besonderer Not,
wie Krankheit oder Pflegebedurftigkeit. Diese Faktoren machen zu-
sammen das aus, was ich unter wirtschaftlichen Aussichten verstehe,
die der Verteilungsgerechtigkeit unterliegen und daher allen Mitglie-
dern im gleichen MafRe zukommen sollen, sofern nicht gute Griinde

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



48 Peter Koller

fur Ungleichheiten bestehen. Da die Faktoren erst in ihrer Gesamt-
heit die wirtschaftlichen Aussichten bilden, bieten sie freilich keinen
leicht anwendbaren Parameter. Aber vielleicht ist es zulassig, die tat-
sachlichen Einkommen der Gesellschaftsmitglieder als einen behelfs-
maRigen, wenn auch nicht immer ganz verlésslichen Indikator fur
diese Aussichten zu verwenden (van Parijs 1995).

((41)) Ebenso wie schon bei den sozialen Positionen gibt es auch
bei wirtschaftlichen Ausichten mehrere Grinde, die gewisse Un-
gleichheiten als akzeptabel erscheinen lassen. Erstens scheinen man-
che Ungleichheiten deswegen annehmbar, weil sie die Leistungsmoti-
vation der Menschen stimulieren und dazu beitragen, die soziale
Wertschdpfung zu steigern, sofern die erzielten Ertragszuwachse al-
len Beteiligten, insbesondere auch den schlechter gestellten, zugute
kommen. Zweitens erscheinen gewisse Ungleichheiten auch dann als
legitim, wenn sie sich unvermeidlich aus individuellen Freiheiten und
Rechten ergeben, die erforderlich sind, um allen Beteiligten entspre-
chende Mdéglichkeiten zu einer selbstbestimmten Lebensgestaltung zu
eroffnen oder eine effiziente Wirtschaftsordnung zum Vorteil aller zu
gewahrleisten, wie z.B. relativ stabile Eigentumsrechte. Und schliel3-
lich scheinen Ungleichheiten der wirtschaftlichen Guterverteilung
aus unparteiischer Sicht auch dann zuléssig oder vielmehr sogar ge-
fordert, wenn sie dazu dienen, um jenen Menschen, die infolge per-
sonlicher Gebrechen oder widriger gesellschaftlicher Umstande nicht
aus eigener Kraft in der Lage sind, sich die nétigen Mittel fur ihr
Uberleben und Wohlergehen zu besorgen, eine den gesellschaftlichen
Verhéltnissen angemessene Existenz zu ermdglichen. Welches Ausmal
an wirtschaftlichen Ungleichheiten kann mit diesen Grinden ge-
rechtfertigt werden?

Da wirtschaftliche Ressourcen nicht wie Manna vom Himmel fal-
len, sondern erst durch menschliche Anstrengung und Erfindungs-
kraft geschaffen werden, wird jedes einigermafen leistungsfahige
Wirtschaftssystem hinreichende Anreize bieten mussen, welche die
Menschen veranlassen, nach ihren Kraften zur wirtschaftlichen Zu-
sammenarbeit beizutragen. Und das beste Mittel hierzu ist offenbar,
den Anteil der Individuen an den Ergebnissen dieser Zusammenar-
beit vom Wert ihrer Beitrdge abhangig zu machen. Das kann auf
zwei Weisen geschehen: einmal durch private Eigentumsrechte, die ei-
nen exklusiven Anspruch auf jene Dinge verleihen, die man durch

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 49

eigene Arbeit geschaffen oder durch vertragliche Transaktionen &-
worben hat, und zum anderen durch ein differenziertes Entlohnungs-
system, das den Leistungen und Bemuhungen der Individuen Rech-
nung tragt.

Beide Weisen machen erhebliche Ungleichheiten méglich, deren
Grenzen aber jedenfalls bereits Uberschritten sind, wenn sich die
wirtschaftlichen Aussichten der schlechter gestellten Personen trotz
steigender gesellschaftlicher Produktivitat nicht nur nicht verbessern,
sondern sogar noch verschlechtern. Sofern man das Differenzprinzip
als Rechtfertigungsprinzip fur soziale Ungleichheiten akzeptiert, er-
geben sich noch etwas strengere Anforderungen an eine gerechte
Verteilung der wirtschaftlichen Aussichten: Dann sind Ungleichhei-
ten dieser Aussichten nur insoweit zuldssig, soweit sie notwendig
sind, um den jeweils schlechter gestellten Mitgliedern - verglichen mit
einer gleichmaRigeren Verteilung dieser Aussichten - die jeweils
bestmdglichen Aussichten zu bieten; oder andersherum formuliert: -
weit es nicht mdoglich ist, eine Umverteilung von oben nach unten
vorzunehmen, die die Aussichten der jeweils schlechter gestellten
Mitglieder nachhaltig verbessern wirde. Soviel zur Forderung der
wirtschaftlichen Gerechtigkeit, die damit meines Erachtens nicht nur
eine zureichende Fundierung, sondern auch eine Prézisierung erfah-
ren hat.

Damit bin ich mit meinem Durchgang durch das mitunter etwas
untbersichtliche Terrain der sozialen Gerechtigkeit fast am Ende. Die
genannten Forderungen, die den zentralen Kern der heute vorherr-
schenden und nach meinem DafUrhalten auch begriindeten Vor-
stellung sozialer Gerechtigkeit bilden, bleiben freilich immer noch
ziemlich vage und abstrakt. Auch bilden sie keine festgefligte Rang-
ordnung. Zwischen ihnen bestehen vielfaltige Wechselbeziehungen,
die in manchen Fallen auch zu Kollisionen fuhren kdnnen, bei denen
sie unter Berucksichtigung des Gewichts, das ihnen im vorliegenden
Fall zukommt, gegeneinander abgewogen werden mussen. Was die-
ses Gewicht betrifft, so kann man im Allgemeinen vielleicht sagen,
dass die jeweils vorangehenden Forderungen schwerer wiegen als
jeweils nachfolgenden.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



50 Peter Koller

Ausblick

((42)) Die Idee der sozialen Gerechtigkeit, so wie sie heute in den
westlichen Gesellschaften weithin verstanden wird, hat sich zeit-
gleich mit der Herausbildung der modernen Gesellschaft und ihrer
politischen Verfassung entwickelt, die vom Absolutismus zum c-
mokratischen Wohlfahrtsstaat fuhrt. Die Forderungen der rechtli-
chen Gleichheit, der burgerlichen Freiheit und zum Teil auch die der
demokratischen Beteiligung reflektieren die Ziele der burgerlichen
Emanzipationsbewegung. Durchgesetzt wurde die Forderung der
demokratischen Beteiligung, jedenfalls in Europa, freilich erst durch
die soziale Bewegung, die tberdies die Forderungen nach sozialer
Chancengleichheit und wirtschaftlicher Gerechtigkeit auf ihre Fah-
nen schrieb. Die Vorstellung der sozialen Gerechtigkeit, die sich dar-
aus ergeben hat, ist auf die Form der sozialen und politischen Ver-
gemeinschaftung zugeschnitten, die in den neuzeitlichen Gesellschaf-
ten bzw. Nationalstaaten in Erscheinung treten. Diese Gesellschaften
bzw. Staaten waren relativ kompakte, in sich einigermafen geschlos-
sene und recht straff organisierte Gemeinwesen, deren Herrschafts-
apparate das soziale Leben im jeweiligen Staatsgebiet umfassend re-
gulieren und flachendeckend kontrollieren konnten und sich keine
Einmischung von auf3en gefallen lieRen. Doch die Zeiten dndern sich.
Die nationalstaatlich verfassten Gesellschaften sind in Erosion begrif-
fen, weil sie von einem sich zunehmend verdichtenden Netzwerk
von internationalen, ja globalen Interdependenzen Uberlagert wer-
den, die so gut wie alle Bereiche des gesellschaftlichen Lebens erfas-
sen.

Daraus ergeben sich vom Standpunkt der Gerechtigkeit zwei rela-
tiv neue Probleme: erstens das Problem der internationalen bzw. der
globalen Gerechtigkeit. Denn in dem Malie, in dem sich die interna-
tionalen und globalen Beziehungen verdichten, erhebt sich auch fur
die Gestaltung dieser Beziehungen wachsender Bedarf nach Grund-
satzen der Moral und der Gerechtigkeit, die von allen Beteiligten ak-
zeptiert werden kdnnen. Doch ebenso wie die internationalen und
globalen Beziehungen die sozialen Verhaltnisse der Einzelgesellschaf-
ten tangieren, lassen auch die Grundsatze der internationalen und
globalen Ordnung die domestischen Vorstellungen der sozialen Ge-
rechtigkeit nicht unberthrt. Und daraus erfliel3t ein zweites Problem:
das Problem, globale und soziale Gerechtigkeit miteinander in Ein-

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 51

klang zu bringen. In diesem Zusammenhang stellt sich z.B. die Frage,
welche Pflichten eine Gesellschaft gegeniiber fremden Menschen hat,
die in ihr Aufnahme suchen, oder gegenuber jenen, die bereits Auf-
nahme gefunden haben, aber noch keinen Blrgerstatus besitzen.
Beide Probleme stellen uns zwar vor viele schwierige Fragen, die a-
ner eingehenden Diskussion bedirfen, sie machen aber die Idee der
sozialen Gerechtigkeit weder obsolet noch entbehrlich.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



52 Peter Koller

Literatur
Alexy, Robert (1985): Theorie der Grundrechte, Baden-Baden 1985.

Aristoteles (1972): Die Nikomachische Ethik, hg. von Olof Gigon,
Minchen 1972.

Bayles, Michael D. (1990): Procedural Justice, Dordrecht - Boston -
London 1990.

Bedau, Hugo A. (1967): Egalitarianism and the Idea of Equality, in:
J.R. Pennock & J.W. Chapman (Hg.) Equality, New York 1967, S.
168-180.

Blackstone, William T. (1967): On the Meaning and Justification of
the Equality Principle, in: Ethics 77 (1967), S. 239-253.

Brunner, Emil (1943): Gerechtigkeit, Zirich 1943.
Buchanan, James M. (1975): The Limits of Liberty, Chicago 1975.

Coleman, Jules L. (1988): Markets, Morals and the Law, Cambridge
1988.

Del Vecchio, Giorgio (1950): Die Gerechtigkeit (3. italien. Aufl. 1946),
Basel 1950.

Dreier, Ralf (1985): Recht und Gerechtigkeit, in: Einfihrung in das
Recht, hg. von Dieter Grimm, Heidelberg 1985, S. 95-127.

Dworkin, Ronald (1984): Burgerrechte ernstgenommen @merikan.
Originalausgabe 1978), Frankfurt/Main 1984.

Dworkin, Ronald (2000): Sovereign Virtue. The Theory and Practice
of Equality, Cambridge, Mass. 2000.

Engisch, Karl (1971): Auf der Suche nach der Gerechtigkeit, Min-
chen 1971.

Feinberg, Joel (1973): Social Philosophy, Englewood Cliffs, N.J. 1973.
Finnis, John (1980): Natural Law and Natural Rights, Oxford 1980.

Frankena, William K. (1962): The Concept of Social Justice, in: Rich-
ard B. Brandt (Hg.), Social Justice, Englewood Cliffs, N.J. 1962, S.
1-29.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 53
Gauthier, David (1986): Morals by Agreement, Oxford 1986.
Green, Leslie (1988): The Authority of the State, Oxford 1988.

Habermas, Jurgen (1991): Erlauterungen zur Diskursethik, Frank-
furt/Main 1991.

Hare, R.M. (1978): Justice and Equality, in: John Arthur & William
H. Shaw (Hg.), Justice and Economic Distribution, Englewood
Cliffs, N.J. 1978, S. 116-131.

Hayek, F.A. (1976): Law, Legislation and Liberty, Vol. 2: The Mirage
of Social Justice, London 1976.

Hayek, F.A. (1988): The Fatal Conceit, London 1988.
Hoffe, Otfried (1987): Politische Gerechtigkeit, Frankfurt/Main 1987.

Honoré, A.M. (1970): Social Justice (Erstverdffentlichung 1962), in:
R.S. Summers (Hg.), Essays in Legal Philosophy, Oxford 1970, S.
61-94.

Kant, Immanuel (1968): Die Metaphysik der Sitten (Erstausgabe
1797), Kant-Werke in zwo6lf Banden, Bd. VIII, hg. von Wilhelm
Weischedel, Frankfurt a.M. 1968.

Kelsen, Hans (1929): Vom Wesen und Wert der Demokratie, Tubin-
gen 1929.

Kelsen, Hans (1960): Reine Rechtslehre, 2. Aufl., Wien 1960.

Kersting, Wolfgang (2000): Theorien der sozialen Gerechtigkeit,
Stuttgart - Weimar 2000.

Koller, Peter (1983): Rationalitaét und Moral, in: Grazer Philosophi-
sche Studien 20 (1983), S. 265-305.

Koller, Peter (1992): Politische Freiheit und Mehrheitsdemokratie, in:
Internationales Jahrbuch fir Rechtsphilosophie und Gesetzge-
bung, Bd. 2, Wien 1992, S. 31-48.

Koller, Peter (1993): Gemeinschaft und Gerechtigkeit im Disput zwi-
schen Liberalismus und Kommunitarismus, in: A. Balogh & J.A.
Schulein (Hg.), Soziologie und Gesellschaftskritik, Wien 1993, S.
75-1009.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



54 Peter Koller

Koller, Peter (1994a): Gesellschaftsauffassung und soziale Gerechtig-
keit, in: Gunter Frankenberg (Hg.), Auf der Suche nach der ¢-
rechten Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1994, S. 129-150.

Koller, Peter (1994b): Soziale Guter und soziale Gerechtigkeit, in: H.-
J. Koch, M. Kéhler u. K. Seelmann (Hg.), Theorien der Gerechtig-
keit, ARSP-Beiheft 56, Stuttgart 1994, S. 79-104.

Koller, Peter (1994c): Rationales Entscheiden und moralisches Han-
deln, in: Julian Nida-Rumelin (Hg.), Praktische Rationalitat, Ber-
lin-New York 1994, S. 281-311.

Koller, Peter (1995): Soziale Gleichheit und Gerechtigkeit, in: Hans-
Peter Muller & Bernd Wegener (Hg.), Soziale Ungleichheit und
soziale Gerechtigkeit, Opladen 1995, S. 53-79.

Koller, Peter (1998): Grundlinien einer Theorie gesellschaftlicher
Freiheit, in: Julian Nida-Rumelin & Wilhelm Vossenkuhl (Hg.),
Ethische und politische Freiheit, Berlin - New York 1998, S. 476-
508.

Koller, Peter (1999): Die rationale Begrindung sozialer Ungleichhei-
ten, in: Julian Nida-Rumelin (Hg.), Rationalitat, Realismus, Revisi-
on, Perspektiven der Analytischen Philosophie Bd. 23, Berlin -
New York 1999, S. 695-702.

Locke, John (1977): Zwei Abhandlungen Uber die Regierung (engl.
Erstausgabe 1690), hg. von Walter Euchner, Frankfurt/Main
1977.

Loffler, Winfried (2001): Soziale Gerechtigkeit. Wurzeln und Gegen-
wart eines Konzepts in der Christlichen Soziallehre, in: Peter Kol-
ler (Hg.), Gerechtigkeit. Im politischen Diskurs der Gegenwart,
Wien 2001 (in Druck).

Lucas, J.R. (1980): On Justice, Oxford 1980.

Marx, Karl / Friedrich Engels (1968): Manifest der Kommunistischen
Partei (Erstverdffentlichung 1848), abgedruckt in: Marx / Engels,
Ausgewdhlte Schriften in zwei Banden, Bd. I, Berlin 1952, 16.
Aufl. 1968, S. 17-57.

Mill, John Stuart (1976): Der Utilitarismus (engl. Erstausgabe 1871),
hg. von Dieter Birnbacher, Stuttgart 1976.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 55
Miller, David (1976): Social Justice, Oxford 1976.

Murphy , Jeffrie G. / Jules L. Coleman (1990): Philosophy of Law,
rev. Aufl., Boulder - San Francisco - London 1990.

Nozick, Robert (1976): Anarchie, Staat, Utopia (@merikan. Original-
ausgabe 1974), Munchen 0.J. (1976).

Parsons; Talcott (1975): Gesellschaften @merikan. Originalausgabe
1966), Frankfurt a.M. 1975.

Perelman, Chaim (1967): Uber die Gerechtigkeit, Miinchen 1967.
Pogge, Thomas (1989): Realizing Rawls, Ithaca - London 1989.

Raphael, D.D. (1980): Equality and Equity (Erstvertffentlichung
1946), in: ders., Justice and Liberty, London 1980, S. 1-17.

Raz, Joseph (1979): Legitimate Authority, in: ders., The Authority of
Law, Oxford 1979, S. 3-27.

Rawls, John (1975): Eine Theorie der Gerechtigkeit (amerikan. Origi-
nalausgabe 1971), Frankfurt a.M. 1975.

Rees, John (1974): Soziale Gleichheit (engl. Originalausgabe 1971),
Frankfurt - New York 1974.

Ross, Alf (1958): On Law and Justice, London 1958.

Sandel, Michael J. (1982): Liberalism and the Limits of Justice, Cam-
bridge 1982.

Sen, Amartya (1993): Capability and Well-Being, in: Martha Nuss-
baum & Amarty Sen (Hg.), The Quality of Life, Oxford 1993, S.
30-53.

Simpson, Evan (1979/80): The Subjects of Justice, in: Ethics 87 (1979-
80), S. 1-17.

Steiner, Hillel (1994): An Essay on Rights, Oxford - Cambridge, Mass.
1994.

Steinvorth, Ulrich (1999): Gleiche Freiheit, Berlin 1999.

Sterba, James P. (1980): The Demands of Justice, Notre Dame - Lon-
don 1980.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



56 Peter Koller

Taylor, Charles (1988): Wesen und Reichweite distributiver Gerech-
tigkeit, in: ders., Negative Freiheit?, Frankfurt a.M. 1988, S. 145-
187.

Trusen, Winfried (1967): Aquivalenzprinzip und gerechter Preis im
Spatmittelalter, in: Franz Mayer (Hg.), Staat und Gesellschaft,
Gottingen 1967, S. 247-263.

Tugendhat, Ernst (1993): Vorlesungen uber Ethik, Frankfurt a.M.
1993.

van Parijs, Philippe (1995): Real Freedom for All, Oxford 1995.

Vlastos, Gregory (1962): Justice and Equality, in: Richard B. Brandt
(Hg.), Social Justice, Englewood Cliffs, N.J. 1962, S. 31-72.

Walzer, Michael (1992): Spharen der Gerechtigkeit (amerikan. Origi-
nalausgabe 1983), Frankfurt - New York 1992.

Weinberger, Ota (1979): Einzelfallgerechtigkeit (Erstverdffentlichung
1974), in: ders., Logische Analyse in der Jurisprudenz, Berlin
1979, S. 164-194.

Weinrib, Ernest J. (1995): The Idea of Private Law, Cambridge, Mass.
- London 1995.

Zippelius, Reinhold (1996): Der Gleichheitssatz (Erstverdffentlichung
1989), in: ders., Recht und Gerechtigkeit in der offenen Gesell-
schaft, 2. Aufl., Berlin 1996, S. 306-327.

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



Soziale Gerechtigkeit 57

Readers with comments should address them to:

0.Univ.-Prof. DDr. Peter Koller
Karl-Franzens-Universitat Graz
Institut fur Rechtsphilosophie, Rechtssoziologie und Rechtsinforma-
tik
Universitatsstrasse 15/C2, A-8010 Graz
peter.koller@kfunigraz.ac.at

Vienna Working Papers in Legal Theory, Political Philosophy, and Applied Ethics, No. 24



