Predigt im
Evangelischen Universitatsgottesdienst
am 31. Januar 2016 (Sonntag Sexagesima)
um 10.30 Uhr in der St. Johannes-Kapelle in Miinster
uber Hebr 4,12-13
Prof. Dr. Holger Strutwolf

12 Denn das Wort Gottes ist lebendig und kréaftig und scharfer als jedes
zweischneidige Schwert und dringt durch, bis es scheidet Seele und Geist, auch
Mark und Bein, und ist ein Richter der Gedanken und Sinne des Herzens. 13 Und
kein Geschopf ist vor ihm verborgen, sondern es ist alles bloR und aufgedeckt vor
den Augen Gottes, dem wir Rechenschaft geben missen.

Liebe Gemeinde!

Dieser Spruch kann Angst machen und hat es sicher auch vielfach getan. Das
allsehende Auge Gottes tber uns, dem nichts verborgen bleibt, keine Tat, kein
Gedanke, nicht einmal die uns selbst vielleicht unbewussten Motive unseres
Handelns. Gott sieht alles! Dieser Satz, oft mit der Drohgebarde disziplinarischer
Konsequenzen ausgesprochen, dirfte wohl nicht zu Unrecht als der Grund
vielfacher religiéser Neurosen und Depressionen angesehen werden,

So jedenfalls hat es vor vielen, vielen Jahren der Psychologe Tilman Moser in
seinem damals sehr erfolgreichen Buch ,,Gottesvergiftung®” unter ein grofRes
Publikum gebracht. Er schreibt da zum Beispiel in direkter Anrede an den Gott
seiner Kindheit: ,,Aber weil3t du, was das Schlimmste ist, das sie mir Uber dich
erzahlt haben? Es ist die tiickisch ausgestreute Uberzeugung, dass du alles horst
und alles siehst und auch die geheimsten Gedanken erkennen kannst ... In der
Kinderwelt sieht das dann so aus, dass man sich elend flhlt, weil du einem
lauernd und ohne Pausen des Erbarmens zusiehst und zuhorst und mit
Gedankenlesen beschaftigt bist ... Dein Hauptkennzeichen fur mich ist
Erbarmungslosigkeit.”

Gibt es einen schrecklicheren Gedanken als den, Gberhaupt keine Privatsphare zu
haben, keinen Rickzugsort individueller Intimitat? Ich habe vor langer Zeit
einmal einen Witz gehort. Ich hoffe, dass ich ihn aus dem Gedé&chtnis halbwegs
wiedergeben kann: Ein Kind kommt zu seinem Vater und fragt: Papa, stimmt das
wirklich, was der Pfarrer gesagt hat: ,,Gott sieht alles!* Als der Vater die Frage
bejaht, antwortet das Kind: ,,Das ist aber unanstandig!*

Ja, unanstandig ist es, anderer Leute Privatsphére nicht zu respektieren. Es gibt
Situationen, da schaut jeder anstandige Mensch weg und nicht hin. Da deckt man
den Mantel des Vergessens tber das, was man gesehen hat und nicht sehen sollte.



Gott aber sieht alles? Ist das nicht wirklich unanstandig? Kann der nicht einmal
weggucken, etwas gar nicht erst zur Kenntnis nehmen? So wie er ja nach einer
Aussage des Hebréerbriefs tatsdchlich etwas vergessen kann: ,,Denn ich will
gnadig sein ihrer Ungerechtigkeit, und ihrer Sinden will ich nicht mehr
gedenken.” (Hebr 8,12) Kann Gott wirklich nicht Gber etwas hinwegsehen? In
dem Film ,,Im Auftrag des Teufels* sagt Al Pacino in der Rolle Satans: "Gott sieht
gerne zu, er ist ein Voyeur." Ein wirklich teuflischer Einwand, weil er ein
Gottesbild karikiert und zugleich bestatigt, das wirklich satanisch werden kann.
,Gott ist kein Voyeur!* mochte man daher dem altbésen Feind antworten und
damit Abschied von einem Gottesbild nehmen, das immer schon falsch gewesen
zu sein scheint, aber dennoch von enormer Wirksamkeit gewesen ist und
vielleicht in vielen Képfen noch nachwirkt.

Aber ich glaube, auf unseren heutigen Predigttext kann sich dieses verkehrte
Gottesbild nicht griinden. Es geht gerade nicht um den erbarmungslosen Richter,
nicht um das Kkalte, alle Stinden konstatierende und dokumentierende Kameraauge
eines gottlichen Uberwachungsapparats. Es geht um das Wort Gottes, das Subjekt
aller Aussagen unseres Bibeltextes ist, und nicht um visuelle Beobachtung durch
eine hohere Instanz. Denn all die Aussagen, die wir hier zu besprechen haben,
beziehen sich nicht auf Gott, sondern auf sein Wort: Sein Wort ist lebendig und
kraftig und durchdringt Seele und Geist und geht durch Mark und Bein. Das Wort
ist der Richter unserer Gedanken und Sinne unseres Herzens. Und da kein
Subjektwechsel im zweiten Satz angedeutet wird, ist es auch das Wort Gottes, vor
dem alles offen liegt, vor dem nichts verborgen bleibt. Wenn das Wort Gottes uns
die Augen 6ffnet, genau dann stehen wir im Licht des gottlichen Wortes.

In seinem Wort sieht er uns, wie wir uns selber sehen kénnen und sollen, indem
wir erkennen, wie wir selbst erkannt sind. Und diese Selbsterkenntnis soll uns
nicht klein und &ngstlich, sondern stark und mutig machen.

Und wie dringend n6tig haben wir dieses Wort!

Wir neigen dazu, uns selbst etwas vorzumachen (ber uns selbst. Es gibt diese
untilgbare Neigung von uns allen zum Selbstlob und zur Selbstuberschatzung.
Wir sehen uns lieber im Spiegel unserer eigenen Wiinsche und Wunschbilder als
im Klaren Licht der Wahrheit.

Wie wichtig wére es doch, wenn manchen Menschen das Wort Gottes in ihr
Gewissen fahren wiirde! Mit welcher Selbstgerechtigkeit pflegen die Machtigen
der Welt ihre eigenen Interessen mit denen ihrer Volker gleichzusetzen! Wie
schwer fallt es Menschen, zu ihrer Schuld zu stehen. Selbst ein Adolf Eichmann
war sich bis zu seinem Tode keiner personlichen Schuld bewusst. Er habe doch
nur Befehle befolgt, sei also selber gar nicht fur das, was er angerichtet hatte,
verantwortlich. So konnten wir diese Woche in dem jetzt von Israel freigegebenen



und veroOffentlichten Gnadengesuch Eichmanns nachlesen: "Ich war kein
verantwortlicher Flhrer und fihle mich daher nicht schuldig." Kein Schuldgefhl,
keine Selbsterkenntnis, nur abgrundtiefe Finsternis, nur gnadenlose Verblendung.
Aber nicht nur solche Extrembeispiele sollen uns erschaudern lassen darlber, wie
wenig Menschen aus eigener Kraft in der Lage sind, ihre eigene Schuld zu sehen.
Denn auch wir Christen, ja oftmals gerade wir Christen, sind dringend darauf
angewiesen, immer wieder zurtick gerufen zu werden zu dem, was wir glauben
und was eigentlich unser Leben bestimmen sollte: Wir neigen dazu, das
Evangelium zu einer Wohlflhloase fiir unsere Seelen in einer rauen und oft harten
Wirklichkeit zu degradieren. Wie oft hore ich von Christinnen und Christen, aber
auch von Predigern und Vertretern des breitendffentlichen Christentums als
Quintessenz der christlichen Lehre von der Rechtfertigung den Satz, Gott liebe
die Menschen und ndhme sie an, so wie sie sind. Als ware das Evangelium
identisch mit einer Margarinereklame, die uns entgegentonte: ,,Ich will so bleiben,
wie ich bin!* Worauf dann die Antwort zu héren war: ,,Du darfst!* Nein, wir
durfen nicht! Es geht um mehr, als um unsere Selbstbestatigung. Wir haben es
dringend notig, dass das Wort Gottes in unsere Seele dringt, sozusagen von aul3en
her.

Eine kurze Passage aus Carl Friedrich von Weizsickers ,Garten des
Menschlichen* mag das verdeutlichen. Er schreibt dort: ,,Als ich ein Kind von elf
Jahren war, ist mir die Bergpredigt in die Hand gekommen. Ich hatte ein Neues
Testament geschenkt bekommen und habe es gelesen. Ich erinnere mich sehr gut
daran, dass dieser Text mich eigentlich vor allem erschreckt hat; denn ich habe
in dem Kinderglauben, in dem ich aufgewachsen war, geglaubt, dass alles, was
da steht, wahr ist, und ich habe sofort gesehen, dass die Lebensweise der ganzen
Gesellschaft, in der ich lebe, nicht die wahre sein kann, wenn das wabhr ist, was
in diesem Text steht. Ich habe aber bis zum heutigen Tag nicht vermocht zu
behaupten, was da drin steht, sei nicht wahr.**

Da ist einem Menschen das Wort Gottes durch und durch gegangen und hat ihn
zutiefst irre werden lassen an der Art und Weise, wie wir alle leben und handeln.
Und wir kdnnen nicht sagen, dass er daran seelisch krank geworden ist, sondern
ganz im Gegenteil! Wir alle brauchen immer wieder so ein Wort von auf3en, das
uns die Augen 6ffnet. Auch wenn wir es nicht horen wollen.

Wir wollen autonom sein, kdnnen es aber nicht. Wir existieren nicht aus uns selbst
heraus, haben uns nicht selbst geboren und uns nicht selbst aus dem Nichts
hervorgerufen. Wir sind nicht weltlose, an und flr sich existierende Subjekte,
sondern immer schon eingebunden in eine Mitwelt, die uns anspricht, lange bevor
wir unser erstes Wort sagen konnen. Erst aus der Begegnung mit einem Du
werden wir zum Ich. Das Ich ist keine Substanz, sondern Antwort auf ein



Angesprochensein. Ein vollig autonomes Gewissen ware leer, ohne den
Anspruch, der es in Bewegung setzt. Und dieser Anspruch ist das Wort Gottes in
unserer Seele. Und es ist ein heilsames, kein krank machendes Wort.

Johannes Calvin hat zu unserem Predigttext in seinem Kommentar zum
Hebraerbrief geschrieben, dass dieses Gericht der Aufdeckung des Verborgenen
gerade durch das Evangelium geschieht. Er sagt Gber dieses Evangelium dann:
»ES ist ndmlich das richtende Wort Gottes, da es den Geist des Menschen wie aus
einem Labyrinth, in welchem es vorher eingesperrt und festgehalten wurde, zum
Licht der Erkenntnis herausfuhrt. Keine Finsternis ist namlich
undurchdringlicher als die des Unglaubens, und die Heuchelei macht uns auf
schauerliche Weise blind. Das Wort Gottes vertreibt jene Finsternis und sturzt die
Heuchelei. Diese Unterscheidung oder dieses Urteil ist es, das der Apostel
erwahnt, da die Laster, die unter dem falschen Schein der Tugenden sich
verbergen, erkannt werden, nachdem die Ubermalung abgewischt worden ist.*
Das Wort Gottes, das uns in die Seele und durch Mark und Bein geht, ist kein
Angst machendes Drohwort, keine todliche Waffe, sondern das frei machende
und rettende Evangelium. Wer dieses Wort wirklich hort, wem es wirklich in die
Seele dringt, den hat es schon veréndert, dessen Sinnen und Trachten haben schon
einen neuen Blick auf sich selbst und auf Gott gewonnen. Der kann das Gericht
von der Vergebung und Verséhnung her verstehen und annehmen. Der steht und
sieht sich und sein Leben im Lichte Gottes. Der weil3 alle seine Finsternis
uberstrahlt vom lebendig machenden, wirksamen und durchdringenden Strahl der
Liebe und Gnade Gottes. Das christliche Sindenbewusstsein ist nicht
Demiitigung und Entwirdigung des Menschen, sondern Selbsterkenntnis im
Lichte des Evangeliums, Wahrheit. Wir Menschen wollen und sollen frei sein,
aber nur die Wahrheit kann uns frei machen.

Die Aussage, dass Gott alles sieht, dass Gott auf die Menschen herabschaut, ist
dann auch keine Aussage mehr, die Kindern und Erwachsenen Angst machen
muss, wenn man weil3, wer da und wie er auf uns sieht, wie er uns ansieht. Ein
Beispiel, ein wenig gegen die Intention seines Autors gelesen: Der kleine Monch
in Bert Brechts Leben des Galilei, der seinem Lehrer Galilei von seinen Eltern in
der Campagna erzéhlt, wie sie ihr schweres, von Armut und Elend gepragtes
Leben ertragen: ,,Es ist ihnen versichert worden, dass das Auge der Gottheit auf
ihnen liegt, forschend, ja beinahe angstvoll; das ganze Welttheater um sie
aufgebaut ist, damit sie, die Agierenden, in ihren grof3en und kleinen Rollen sich
bewahren kdnnen. Was wiirden meine Leute sagen, wenn sie erfihren, dass sie
sich auf einem kleinen Steinklumpen befinden, der sich unaufhérlich drehend im
leeren Raum um ein anderes Gestirn bewegt, einer unter sehr vielen, ein ziemlich
unbedeutender. ...ich sehe ihre Blicke scheu werden, ich sehe sie die Loffel auf



die Herdplatte senken, ich sehe, wie sie sich verraten und betrogen fiihlen. Es
liegt also kein Auge auf uns, sagen sie. Wir mussen nach uns selber sehen,
ungelehrt, alt und verbraucht, wie wir sind?*

So weit der kleine Monch. ,Es liegt also kein Auge auf uns!* Dieser Satz wird
hier sicherlich nicht als Befreiung empfunden, eher als eine untragbare Last.
Diese Passage kann vieles lehren, aber auch, dass der Blick Gottes auf unser
Menschenleben herab, in unsere Stuben und Seelen hinein, durchaus auch ein
Trost sein kann und immer wieder war. Wenn auch diese Vorstellung durchaus
missbrauchbar war und ist, um Menschen in ithrem Elend ruhig zu stellen, so kann
doch nicht geleugnet werden, dass gerade fiir Menschen, die Unrecht erleiden, die
an der Ungerechtigkeit, die in ihrer Welt herrscht, zu verzweifeln drohen, der
Zuspruch ,,der Herr sieht!* (Gen 22,14) nicht nur ein groRer Trost, sondern auch
ein kraftiger Ansporn sein kann, das eigene Schicksal zu meistern. Fir die, die
das rechte Tun wollen, denen, die nach Gerechtigkeit diirsten, denen, die Unrecht
sehen und erleiden, die dagegen ankdmpfen wollen und doch oft dabei
unterliegen. Fir die ist es kein angstmachendes Szenario, wenn sie die Worte
horen und sprechen: ,,.Die Augen des Herrn merken auf den Gerechten und seine
Ohren auf ihr Schreien.” (Ps. 34,16) ,,Gott sieht es” ist dann keine Drohung,
sondern eine VerheilBung. Wo Gottes Wort sein Licht erstrahlen l&sst, da er6ffnen
sich neue Lebensrdume, neue Spielrdume flr Glaube, Liebe und Hoffnung.
Finsternis muss ans Licht, damit sie erhellt wird, die Llige erkannt werden, damit
die Wahrheit sich durchsetzen kann.

So kann das Evangelium dieses scheinbar harten und unbarmherzigen Wortes
gehort werden: Wir konnen und missen uns daher nicht verbergen vor dem
allméchtigen und allwissenden Gott, weil der Blick dieses Gottes nicht zu
unserem Nachteil nach Fehlern sucht, sondern uns in Liebe und Geduld ansieht
und uns befreit.

Amen.

Prof. Dr. Holger Strutwolf



