Predigt am Sonntag 3. Advent, 13.12.2015
Predigttext: 1. Korinther 4,1-5

Krankenhauskirche , Maria Heil der Kranken* UKM Munster
Friedemann Nauck, Universitatsmedizin Gottingen

Liebe Gemeinde

FUr mich ist es eine grofR3e Ehre, aber auch Herausforderung, diesen
Okumenischen Wort-gottesdienst nicht als Theologe, sondern als Arzt mit
zu gestalten und meine Gedanken zu dem Bibeltext aus dem
Korintherbrief mit Ihnen teilen zu durfen.

Aus dem Kaorintherbrief lasst sich gerade am heutigen 3. Advent gut die
Adventszeit - eine Zeit des Wartens auf Gottes Kommen - mit meiner
taglichen Arbeit als Arzt und insbesondere eines Arztes, der sich die
Betreuung schwerkranker und sterbender Menschen zur Aufgabe
gemacht hat, verbinden. Die Patienten, die ich in einer Zeit der
schweren, unheilbaren Erkrankung betreue, warten haufig auf das Ende
ihres Lebens. Es ist fUr sie nicht nur eine Zeit des Wartens, sondern oft
auch eine Zeit der Unsicherheit und Ungewissheit.

Ist die Adventszeit auch fir uns eine Zeit der Ungewissheit? Fragen wir
uns nun intensiver, wer ist Gott, gibt es ihn, was bedeutet er flr mich?
Also eine Zeit, in der wir uns auch mit uns, unseren Angsten und den
schwierigen Dingen nicht nur mit Krankheit oder méglicher Krankheit im
Leben befassen. Wenn durch unheilbare Erkrankung der Tod nah ist,
dann fragen sich Menschen: Warum lasst Gott das zu? Warum gerade
ich? Warum jetzt - so friih? Wie viele Zeit habe ich noch?

So viel Unsicherheit, Ungewissheit und die Herausforderung, die Geduld
nicht zu verlieren ist nicht nur eine nicht immer leicht zu bewaéltigende
Aufgabe fir die betroffenen Patienten und ihre Angehérigen, sondern
auch fur das Behandlerteam, aber auch ganz konkret fiir mich als
behandelnder Arzt.

Auch aus dem Brief, den Paulus an die Korinther geschrieben hat spirt
man eine innerliche Bedrangnis und Unsicherheit. Die Frage, wie man
miteinander umgehen soll, wenn es Angesicht des Todes eng, einsam
und unsicher um einen herum wird. Wenn man nicht mehr weif3, was
man glauben soll oder wem man vertrauen kann.



Es geht hier oft um ein Gefiihl von Verlassenheit, der Frage der letzten
Dinge im Angesicht des Todes. Und dennoch weil} ich, dass gerade die
Zeit einer schweren Erkrankung auch eine intensive Zeit des Lebens
sein kann, in der Menschen sich auch den existentiellen Dingen des
Lebens zuwenden, neue Dinge fur sich erfahren und Hoffnung haben.

Im Vers 1 des 4. Kapitels des Korintherbriefes heil3t es: So soll man
uns ansehen: Als Diener Christi und Verwalter von Gottes
Geheimnissen.

Darf ich mich als ,Diener Christi und Verwalter von Gottes
Geheimnissen“ ansehen? Kann ich dieser Herausforderung tiberhaupt
gerecht werden?

Oft fragen mich Patientinnen und Patienten angesichts des Wartens auf
den Tod, wie sie merken kdnnen, dass der Tod kommt. Wie sie ersptiren
kénnen, dass Gott ihnen nahe ist und wie sie vielleicht auch spiren
kénnen, dass Gott fir sie da ist. Menschen in ihrer letzten Lebensphase
benodtigen zunehmend Ruhe, aber auch Jemanden, der ihnen nahe ist,
nicht nur flr Gottesfragen, sondern auch ftr ihre existentiellen Fragen.
Lebenswille und Sterbewunsch kbnnen am Ende des Lebens sehr
ambivalent vorhanden sein (Patientenbeispiel Sterbehilfe). Patienten
stellen sich die Frage, was sie eigentlich noch hier auf unserer Welt halt
und wie das Sterben sein wird. Diesen existentiellen Fragen darf ich als
Arzt nicht ausweichen. Auch wenn ich keine oder zumindest nicht immer
Antworten auf diese Fragen habe.

Hier sind es vielleicht ,Gottes Geheimnisse*, die ich mit ansprechen
kann, die Fragen nach dem ,was kommt danach®. Fragen, die ich nicht
nur an unsere Seelsorgerinnen und Pastoren abgeben mag, sondern die
mich mit meinen eigenen Glaubensfragen in innige Bertihrung bringen
und herausfordern.

Im Vers 2 folgt der Satz: Dabei verlangt man nun von den
Verwaltern, dass einer fur treu befunden wird.

Treue bedeutet auch Vertrauen. Intensive Patienten-Arzt Beziehung
beruht in einem wesentlichen Teil auf dem Vertrauen in mich als Arzt. In
einer kirzlich beendeten Studie zum Thema Autonomie und Vertrauen,
die wir in Goéttingen gemeinsam mit den Philosophen, Theologen,
Ethikern, Juristen und uns Palliativmedizinern abgeschlossen haben, ist
uns durch die von uns befragten schwer kranken Patientinnen und
Patienten folgendes sehr deutlich gemacht worden.



Werden von uns Arzten zu viele Entscheidungsoptionen an sie als
selbstbestimmte Patienten herangetragen, kommt es zu einer
Uberforderung und damit Handlungsunfahigkeit.

Vertrauen ist in der Tat ein unschatzbares Gut. Ungewohnlich daran ist,
dass es sich bei Vertrauen nicht um ein absichtliches, kontrolliertes,
menschliches Verhalten handelt, zu dem man sich allein aus
Vernunftsgrinden entschlossen hat, sondern um Verhalten, dass von
stillschweigenden, oft nicht einmal bewussten Erwartungen, gepragt ist.
Psychologen haben betont, wer vertraue, akzeptiere damit seine
prinzipielle Verletzlichkeit. Denn Vertrauen kann auch gebrochen oder
missbraucht werden. Es beschreibt ein verletzliches
Interaktionsverhéltnis jenseits rechtlich verblrgter Sicherheiten. Damit
bedeutet Vertrauen auch Geschenk und bedarf des tiefen Glaubens in
das Gegenluber.

Die Moralphilosophin Anette Beier hat darauf aufmerksam gemacht, wie
wichtig Vertrauen fir die vielfaltigen Formen menschlicher Nah-
Beziehungen ist. Vertrauen entstehe, wenn man sich auf das Wohlwollen
einer anderen Person verlassen konne. Das macht sehr deutlich, dass
man auch von mir als Arzt erwartet oder wie im Korintherbrief
beschrieben ,verlangt”, dass diese Treue, aber auch das damit
einhergehende Vertrauen eine wesentliche Voraussetzung in der
Begleitung am Lebensende ist.

Mir ist es aber vollig gleichgultig, ob ich von euch oder einem
menschlichen [Gerichts-]tag beurteilt werde; ich beurteile mich ja
nicht einmal selbst, so heil3t es im Vers 3

In der Palliativmedizin ist der Arzt Begleiter des Patienten und seiner
Angehorigen in einer Zeit hoher Belastungen und unter Umstanden
schwieriger medizinischer und ethischer Entscheidungen. Kernanliegen
ist die Linderung von Schmerzen sowie belastender Symptome bei
Patienten mit einer fortschreitenden, unheilbaren Erkrankung. Indem wir
nicht nur korperlicher Probleme, sondern auch psychische, soziale und
spirituelle Bedurfnisse im Blick haben, soll die Lebensqualitat dieser
Patienten verbessert werden. Die verbleibende Zeit des Lebens kann so
in gréRtmaoglicher Autonomie und Wirde erlebt werden. Begleitung in der
Palliativmedizin kann nur im multidisziplindren Team umgesetzt werden.
HierfUr spielen die Faktoren Zeit, Vertrauen, fachliche, ethische,
kommunikative, soziale und emotionale Kompetenz — ja auch die
spirituelle Kompetenz - sowie die Haltung von uns Arzten bzw. anderen



professionell Involvierten eine bedeutsame Rolle. Dabei lasse ich mich
als Arzt vom Patienten in die Verantwortung nehmen.

Das Selbstverstandnis, Antwortender auf das Hilfeersuchen eines
Anderen zu sein, ermdglicht es, den Fallstricken eines Uberkommenen
paternalistischen, rein autonomiebasierten aber auch eines reinen
Dienstleister-Kunden-Verstandnisses zugunsten eines
Beziehungsmodells zu entgehen. Dérner schreibt dazu in seinem Buch
Der gute Arzt. ,Die Krankheit ist kein Objekt, das zwei Subjekte (Arzt und
Patient) gemeinsam zu bekdmpfen versuchen, sondern sie ist das
beziehungsstiftende Element, aufgrund dessen der Patient als Subjekt
den Arzt zum Objekt seines Anspruchs und seines Anrufs macht.” Zwei
Subjekte kdnnen sich als Subjekte begegnen. Ich als Arzt, als Begleiter
bin Antwortender. Dabei ist es unerheblich, dass es unmaoglich ist zu
wissen, ob der vom Patienten geklagte innere Zustand des Leids oder
Schmerzes wirklich empirisch wahr ist. Damit ist auch aus meiner
arztlichen Sicht eine Beurteilung an dieser Stelle tberflussig.

Denn - so im Vers 4 - ich bin mir nichts bewuf3t, aber darin bin ich
nicht gerechtfertigt; der HERR ist's aber, der mich richtet.

FUr mich als Arzt bedeutet dieser Satz, ,der Herr ist's aber, der richtet"
eine grolRe Entlastung. Taglich muss ich viele Entscheidungen im
Angesicht des Todes treffen, die ich in aller Verantwortung tibernehme.
Wie gut ist es flr mich zu wissen, dass letztendlich die Rechtfertigung all
meines Tuns und Lassens in der gnadigen Hand Gottes ruht.

Im Vers 5 des Korintherbriefes heild3t es Darum urteilt nicht vor der
Zeit Uber etwas, bis der Herr kommt, der auch das in Finsternis
Verborgene ans Licht bringen und die Plane der Herzen offenbar
machen wird. Und dann wird einem jeden (das) Lob von (dem) Gott
zuteil werden.

Das Verborgene ans Licht bringen. Was bedeutet das fr einen
Sterbenskranken, der vielleicht GUberwiegend im Bett liegen muss, der
keine Kraft mehr hat nach vorne zu schauen, aber vielleicht nach dem
Sinn seines Lebens fragt, wie er seinen Frieden bekommen kann. Hier
mogen Gedanken nach dem ,Verborgenen im Leben* auftauchen. Der
Patient, der wartend in ambivalenter Spannung verharrt, weif3 auch nicht
was kommt, was auf ihn zukommt und auch nicht ob Gott flr ihn am
Ende Antworten bereithalt.



Was war meine Kraftquelle im Leben. Hat Gott mich beschiitzt, bewirkt
er, dass mein Leben am Ende rund und doch - trotz aller Furcht - mit
Hoffnung auf das was kommt gegeben sein kann?

Kann ich als ,sterbender Mensch* am Ende sagen ,so wie es war, war
es gut”.

Fur mich wird deutlich, dass in unterschiedlicher Art und Weise am
Lebensende Verborgenes ans Licht kommt. Als Arzt frage ich mich, wie
ich einen Raum schaffen kann, fur die geheimsten Gedanken und eine
Hoffnung, dass am Ende alles gut wird.

Auch wenn ich meine Patienten haufig nur sehr kurz, fast bruchstickhaft
erlebe, ist es moglich, aufgrund des zuvor angesprochenen
Vertrauensverhéltnisses der Patienten-Arzt Beziehung, in einen
intensiven Kontakt zu treten: es entsteht ein Raum, in dem Verborgenes
ans Licht kommt, wenn ich da bin, zuh6re, wenn ich christliche
Néachstenliebe und Nahe zulasse.

Meine Aufgabe ist es, eine vertrauensvolle Situation zu schaffen, so
dass der Patient spurt, dass er mich als Arzt, als verlasslichen Partner
sehen kann und ich mit meinem medizinischen Wissen, als Mensch,
aber auch als Christ das tue, was mir mdglich ist. Das Vertrauen in Gott
kann den Patienten in Gottes Licht stellen. Vielleicht kann er zu diesem
Zeitpunkt auch Dinge in Gottes Hand legen, sich Gott anvertrauen, so
wie auch ich mich Gott anvertraue. AMEN



