Predigt zum Thema ,,Leid*
von
Perry Schmidt-Leukel

30.11.2014

Epistel: Rémer 8,18-25, 28-29.

Evangelium: Johannes g9,1-7

Liebe Gottesdienstgemeinde,

Zu den ,,Phdanomenen des Menschseins“ gehort unabweislich auch das Leid — ein
Phanomen, mit dem wir uns nicht gern beschaftigen. Denn niemand liebt das Leid und

wir alle versuchen, dem Leid soweit wie moglich zu entkommen.

Nicht nur dem eigenen Leid. Wenn unser Herz nicht véllig verroht und pervertiert ist,
dann erzeugt auch die Konfrontation mit dem Leid anderer Leid: das Mit-Leid. Zu viel
davon kénnen wir jedoch nur schwer ertragen. So neigen wir dazu, die Augen vor dem
Leid anderer zu verschliefRen, wegzusehen, es zu verdrangen. Besonders dann, wenn wir
nicht wirklich helfen kénnen. Doch die modernen Kommunikationsmedien fiihren uns
unabweislich vor Augen, wie iberwaltigend grof3 das Leid unter den Menschen, ja unter
allen Geschopfen auf dieser Erde Tag fiir Tag, und in jedem Augenblick ist. Es wiirde uns

wohl zerreiRen, wenn wir uns dessen bestandig und in vollem Umfang bewusst waren.

Doch nicht allein sein Ausmaf} macht das Leid so unertraglich. Hinzu kommt vielmehr,
dass es oft so wahllos zuschlagt, dass es so oft Unschuldige und Wehrlose trifft. Kinder,
beispielsweise, die grausamen Krankheiten ausgesetzt sind oder grausamen Eltern oder
grausamen Verhaltnissen. Oder, wie erst wieder in diesem Monat in Nigeria, einem
barbarischen Anschlag. Nicht selten trifft es in unserer modernen Welt vor allem jene, die
ohnehin schon zu den Benachteiligten gehoren, sei es durch Naturkatastrophen, durch
Seuchen oder durch Krieg. Gerade diese UnverhdltnismaBigkeit, Wahllosigkeit und
Ungerechtigkeit wirft besonders intensiv die Frage nach dem Sinn des Leids auf. Oder
anders gesagt, sie scheint nur eine Deutung zu erlauben, namlich die, dass Leid eben
keinen Sinn hat, dass Leid sinnlos ist. Doch wenn Leid ein Grundphdnomen

1



menschlichen Lebens ist und wenn Leid sinnlos ist, dann drdangt sich nahezu
unabweislich der Schluss auf, dass unser Leben selbst sinnlos ist. So formulierte auf
auBerst sarkastische Weise der ehemalige Miinsteraner Professor Ulrich Horstmann: ,,Der
Sinn — das ist der durch die Augenhdhlen unter das Schadeldach geblasene, rieselnde
Sand.“

Das Leid stellt damit fiir alle Religionen eine kapitale Herausforderung dar: Konnen sie
dem Leben, einschlief3lich des Leids, wie es untrennbar zum Leben dazugehort, einen
Sinn abgewinnen? Einen Sinn, der weder vor dem Leid die Augen verschlief3t, noch durch

das Leid widerlegt wird?

Ein prominenter Versuch, die Sinnlosigkeit des Leids zu bestreiten, besteht darin, Leid
immer irgendwie als Folge oder Strafe von Verfehlungen zu deuten. Nach dieser
Auffassung ist der Eindruck unverdienten Leids triigerisch. Vielmehr sei jedes Leid
gerecht, Ausdruck einer kosmischen, gerechten Vergeltung. Diese Vorstellung findet sich
in vielen Religionen und in unterschiedlichen Varianten. In den 6stlichen Religionen des
Hinduismus und des Buddhismus findet sie sich in Gestalt der Lehre vom Karma: Ist das,
was wir denken, reden und tun, gut, so tragt es auch gute Friichte. Ist es hingegen
schlecht, so sind es auch die Folgen. Christlich gesprochen: Was der Mensch sadht, das
wird er auch ernten (Gal 6:7). Dieses im Grunde durchaus plausible Prinzip kann nun
dazu herangezogen werden, scheinbar unverdientes und sinnloses Leid als karmische

Folge schlechter Taten in einem vergangenen Leben zu deuten.

Auf den ersten Blick scheint dies eine stimmige Antwort zu bieten. Trotz der weiten
Akzeptanz, die diese Losung in Asien gefunden hat, ist sie jedoch hoch problematisch.
Zum einen biirdet sie dem Opfer selber die Verantwortung fiir sein Leid auf, selbst dann,
wenn dieses Leid eindeutig von anderen verursacht ist. Zudem lauft sie letztendlich auf
einen kosmischen Determinismus hinaus. Niemand ist mehr frei, da derjenige, der
anderen Leid zufiigt, hierzu ja durch das vermeintlich schlechte Karma seiner Opfer

getrieben wird. So versuchte beispielsweise der tibetische Gelehrte Geshe Sopa wahrend

! Ulrich Horstmann, Das Untier. Konturen einer Philosophie der Menschenflucht, Wien — Berlin 1983, 8.
2



eines Besuchs in Israel den Holocaust durch die Theorie eines kollektiven schlechten
Karmas zu erkldaren. Mit Bezug auf die Opfer und Tater des Holocaust fiihrte Geshe Sopa
aus: ,Angenommen eine Gruppe hat in der Vergangenheit gemeinschaftlich einen Feind
getotet, dann wird diese Gruppe spdter wiedergeboren und gemeinschaftlich getotet
werden.“? Ich denke, hier zeigt sich iberdeutlich, wie wenig iberzeugend, ja letztlich
abstoend dieser Erkldarungsversuch ist, auch wenn dahinter die gute Absicht steht, die
durch massenhaftes Leid aufgeworfene Sinnfrage zu beantworten — {ibrigens auch im

Hinblick auf das vom tibetischen Volk selbst durchlebte Leid.

Die Vorstellung, dass alles Leid die Folge oder gerechte Vergeltung von Verfehlung ist,
findet sich auch in den abrahamitischen Religionen. Im Christentum hat ein breiter
Strang religiosen Denkens versucht, alles Leid der Menschheit als die Folge eines
einzigen Siindenfalls, ndmlich den der Stammeltern Adam und Eva zu erkldaren — ein
Versuch, der auf mich noch weniger iiberzeugend wirkt und vielleicht noch abstoender

ist als die Vorstellungen Gesha Sopas.

Freilich finden wir sowohl in den dstlichen Religionen als auch in den abrahamitischen
Religionen Kritik an dem Glauben, dass alles Leid immer gerechte Vergeltung sei. Am
augenfalligsten wird diese Kritik im Buch Hiob geiibt. Hiob verliert zunachst all seinen
Besitz, seine Kinder und schlief3lich auch seine Gesundheit. Auf dem Héhepunkt seines
Leids verflucht Hiob laut den Tag seiner Geburt — eine Erfahrung, die wohl ungezahlte
Leidende gemacht haben. Seine Freunde, die kommen, um ihn zu trésten, sind zunachst
sprachlos. ,,Sie erkannten ihn nicht wieder®, hei3t es im biblischen Bericht. So sitzen sie
sieben Tage schweigend bei ihm. Dann aber versuchen sie, Hiobs Leid einen Sinn zu
geben. Sicherlich habe er sich etwas zu Schulden kommen lassen: ,,Bedenk doch,
spricht Elifas, ,,Wer geht ohne Schuld zugrunde? (...) Wer Unrecht pfliigt, wer Unheil sét,
der erntet es auch® (Hiob 4:7f). Paulus antizipierend ruft er aus, dass kein Mensch vor
Gott gerecht sei (Hiob 4:17). Auch die beiden anderen Freunde pflichten dem bei. Hiob
oder seine Kinder hatten mit Sicherheit gefehlt, denn Gott beuge nicht das Recht. Hiob
jedoch beteuert seine Unschuld und klagt stattdessen Gott an, gegen dessen Macht der
Mensch nichts auszurichten vermag. Als die drei Freunde nicht mehr weiter wissen greift

der jugendliche Elihu ein und bekraftigt erneut, dass Gott nicht unrecht handle, dass wir

2 Sallie B. King, Being Benevolence. The Social Ethics of Engaged Buddhism, Honolulu 2005, 208.
3



jedoch Gottes Gerechtigkeit nicht erfassen und daher nicht berechtigt seien, gegen Gott

zu klagen.

Der Schluss des Hiob Buchs bleibt ambivalent. Die beiden abschlieBenden Reden Gottes
betonen die liberlegene Schopfermacht und Weisheit Gottes und Hiob bekennt, dass er
im Angesicht der Allmacht Gottes nur schweigen kann (40,5). Doch Gott selbst setzt
Hiobs Klage dann ins Recht und verurteilt die Position der drei Freunde (42:7-9). Der
Vergeltungslogik als Erklarung des Leids ist damit eine klare Absage erteilt — auch wenn
Hiob am Schluss fiir seine True und Rechtschaffenheit erneut belohnt wird, womit die

Vergeltungslogik quasi wieder bestatigt wird.

Gibt es eine andere Méglichkeit, im Leid als einem grundlegenden Phanomen des
menschlichen Lebens Sinn zu erkennen? Eine Alternative zwischen jener Haltung, die die
vom Leid aufgeworfene Sinnfrage fiir unbeantwortbar halt, und dem Versuch, den Sinn
des Leids durch eine vermeintlich gerechte Vergeltungslogik zu erklaren? Ich denke, dass
es eine solche Alternative tatsdchlich gibt. Auch sie sieht einen engen Zusammenhang
zwischen der menschlichen Freiheit und dem Leid. Genauer gesagt geht es hierbei um
die Freiheit, zu moralisch wertvollem Handeln. Denn moralisch wertvolles Handeln ist
genau jenes Handeln, das darum bemiiht ist, das Leid anderer zu lindern. Moralisch
wertvolles Handeln setzt somit eine Welt voraus, in der das Leid als echte
Herausforderung besteht. Eine moralisch relevante Freiheit ist nicht die Freiheit,
zwischen Himbeereis und Schokoladeneis zu wahlen, sondern die Freiheit zu gutem wie
zu bosem Tun. Moralisch wertvolles Handeln ist nur moglich in einer Welt, in der zugleich

auch echtes Leid moglich ist.

Blicken wir aus dieser Perspektive noch einmal auf den Buddhismus, in dessen Lehre
und Praxis dem Phdnomen des Leids ein zentraler Stellenwert zukommt. In der
Erleuchtung, so die grundlegende buddhistische Uberzeugung, wird die véllige Freiheit
vom Leid erreicht. Im Mahayana Buddhismus hat sich das Ideal entwickelt, die
Erleuchtung sei nicht primar deshalb anzustreben, um selber von allem Leid befreit zu
sein, sondern um als ein Erleuchteter allen anderen Wesen auf die bestmogliche Art zu

ihrer Befreiung vom Leid verhelfen zu kénnen. Wer aus diesem altruistischen Grund nach
4



der Erleuchtung strebt, gilt als ein Bodhisattva. Die wichtigste Tugend, die ein
Bodhisattva entfalten soll, ist somit das Mitleid oder Mitgefiihl mit allen Leidenden. Aus
diesem Mitgefiihl mit den Leidenden heraus entsteht dann auch eine neue Haltung
gegeniiber dem eigenen Leid. Denn das eigene Leid hilft dem Bodhisattva, das Leid der
anderen besser nachzuempfinden, macht ihn sensibel fiir fremdes Leid. SchlieBlich
gelangt er sogar dahin, nicht mehr zwischen eigenem und fremdem Leid zu
unterscheiden. So wird er bereit, wenn nétig sogar sein eigenes Leben fiir die Befreiung
anderer einzusetzen. Dementsprechend heif3t es in einem buddhistischen Text aus dem
achten Jahrhundert, dass derjenige, der voller Mitleid ist, Leid auf sich nimmt, wenn

dadurch das Leiden anderer gelindert werden kann.3

Ein weiterer buddhistischer Text zieht aus dieser Perspektive Riickschliisse auf den Sinn
des Leids bzw. genauer gesagt, auf den Sinn des Lebens in einer Welt voller Leid. Dort
wird geschildert, wie ibernatiirliche Wesen aus einer anderen Welt bei einem
Buddhisten namens Vimalakirti im alten Indien erscheinen. Voller Entsetzen erleben nun
diese Wesen, dass Indien eine Welt voller Leid und Grausamkeit ist. So fragen sie
danach, was fiir ein Buddha denn fiir diese schreckliche Welt verantwortlich sei. In ihrer
eigenen Welt gebe es kein Leid und der iiber ihre Welt herrschende Buddha verkiinde die
Wahrheit allein durch die unterschiedlichen Wohlgeriiche der verschiedenen
wundersamen Pflanzen. Vimalakirti gibt ihnen jedoch zu verstehen, dass in einer solchen
paradiesischen Welt keine einzige der spirituellen und moralischen Qualitdten eines
Bodhisattvas verwirklich werden kann. Echte Freigebigkeit und Hingabe an den anderen,
so Vimalakirti, sind nur moglich in einer Welt, in der es tatsdachlich Bediirftige gibt. Echte
Tugend, so Vimalakirti weiter, kann nur verwirklicht werden in einer Welt, in der es auch
die Méglichkeit der Ubeltat gibt. Nachsicht und Verséhnungsbereitschaft kénnen nur

dort entfaltet werden, wo Hass und Zorn bestehen.*

In diesem Text wird das Leid nicht glorifiziert. Im Gegenteil, es kommt auch hier darauf
an, Leid zu tiberwinden. Doch Mitgefiihl, altruistische Liebe kann sich nurin einer Welt
manifestieren, in der das Leid eine genuine und bestandige Herausforderung darstellt. In

einem vollig leidfreien Paradies konnte dieses Mitgefiihl nicht existieren. Mit anderen

3 vgl. Bodhicaryavatara 8:105.
4Vgl. Vimalakirti-Nirdesa 10.



Worten: Nicht jedes einzelnes Leid macht Sinn. Aber das Leben in einer Welt, in der es
Leid gibt, macht Sinn, da nurin einer solchen Welt der Wert der Liebe offenbart und

realisiert werden kann.

Wir feiern heute den ersten Advent. ,Advent“ bezeichnet die Zeit des Wartens auf die
Ankunft des Erlosers, den Christen in der Gestalt Jesu erblicken. Wir wissen jedoch, dass
das Leben Jesu auf eine grausame Leiderfahrung hinauslief. Es war kurz, sehr kurz. Jesus
starb friih, jlinger als so mancher unserer Doktoranden oder Habilitanden. Und er starb
nach Folter und unmenschlicher Qual. Wie ldsst sich sein Leiden deuten? Wenn wir
wenigstens sein Leid deuten und nicht einfach als sinnlos stehen lassen wollen, so
treffen wir wieder auf die beiden aufgezeigten Moglichkeiten. Man kann das Leid Jesu
gemadf’ der Vergeltungslogik deuten. Nicht dass Jesus selber sich etwas habe zu
Schulden kommen lassen. Nein, die klassische Deutung ist, dass er jene Strafe trug, die
wir alle als Siinder gerechterweise verdient hatten. An unserer Stelle hat er das Leid als
Folge der Siinde auf sich genommen. Elifas, dem Freund Hiobs, wird damit nachtraglich
Recht gegeben: Niemand von uns ist ohne Siinde, auch Hiob nicht. Nur Jesus allein war
von aller Siinde frei und er nahm die Strafe fiir unsere Schuld auf sich. Diese Deutung
des Lebens und Todes Christi setzt also die Giiltigkeit der Vergeltungslogik weiterhin
voraus, auch wenn sie diese auf paradoxe Weise durchbrechen will: Jesus verdient durch
sein unschuldiges Leiden unsere Befreiung. Aber was ist das fiir eine Vorstellung, die
davon ausgeht, dass dem Schuldigen nur dann vergeben werden kann, wenn dafiir ein
Unschuldiger bestraft wird? Und was fiir ein Gottesbild steht hinter einer solchen Idee?
Wohl kaum das Gottesbild Jesu, wonach Gott aus sich heraus allen Menschen gegeniiber
barmherzig ist. Das neue Dokument der EKD ,,Rechtfertigung und Freiheit* erteilt daher

dieser traditionellen Deutung des Leidens Jesu eine klare Absage:

»Wenn Gnade das Kennzeichen des gottlichen Handelns insgesamt ist, dann darf das
Christusgeschehen, insbesondere das Leiden und Sterben Christi, nicht so verstanden

werden, als habe Christus ein Verdienst vor Gott erworben, das Gott dann dazu notige,



die Menschen anzunehmen, oder als miisse Gott durch Christus erst gnddig gestimmt

werden“.>

Doch was ist die Alternative? Hat dann das Leid, auf das Jesu Leben zulief, (iberhaupt
noch einen Sinn? Das Motto des Lebens Jesu bestand im Gedanken der Nachahmung
Gottes: Seid barmherzig wie euer Vater im Himmel barmherzig ist (Luk 6:36). Dies ist die
Maxime, nach der Jesus selber lebte. Und durch diese Nachahmung Gottes wird Jesus fiir
uns zum Bild des an sich unabbildbaren Gottes, wie es in einem spdteren Text des
Neuen Testaments heif3t (Kol 1:15). Die Nachahmung der universalen Barmherzigkeit
Gottes schlief3t im Verstandnis Jesu gerade auch den Feind mit ein. Genau dieser Haltung
bleibt Jesus treu bis in den Tod, das heifit, er schlief3t selbst jene nicht von der
Barmherzigkeit Gottes aus, die ihn foltern und téten. Vielmehr bittet er bei Gott um
Vergebung fiir sie: ,,Vater vergib ihnen, denn sie wissen nicht, was sie tun“ (Luk 23:34).
Wenn dies tatsdachlich Ausdruck von Gottes Barmherzigkeit ist, dann gibt es Hoffnung

auch angesichts der tiefsten Abgriinde menschlicher Schuld.

Das Vertrauen auf diese Botschaft wird uns nicht vom Leid erlésen — zumindest nicht hier
und jetzt. Aber es kann uns befreien im Umgang mit dem Leid. Es kann uns dazu helfen,
dem Geist Christi in uns Raum zu geben. Das heif3t, es kann uns dazu befreien, so wie er
selbst das Vertrauen in die Barmherzigkeit Gottes weiterzugeben durch eigene
Barmherzigkeit. Leid wird damit zu einer bestandigen Herausforderung, Barmherzigkeit
zu leben. Gerade sinnloses Leid wird zu einer Moglichkeit, Mitgefiihl zu realisieren.
Dadurch wird sinnloses Leid nicht sinnvoll. Doch ein Leben, in dem es sinnloses Leid
gibt, erhdlt so seinen Sinn. Die Vergeltungslogik stimmt jedenfalls nicht. Weder der
Blindgeborene selbst noch seine Eltern haben gesiindigt — wie es im Evangelium heif3t.
Seine Blindheit bietet vielmehr den Anlass fiir mitfiihlende und heilende Zuwendung. So
offenbart sich daran die Herrlichkeit Gottes. Und worin besteht diese Herrlichkeit? Vom
Standpunkt der Liebe Gottes her, kann alles zum Besten dienen, wenn es als
Gelegenheit verstanden wird, Barmherzigkeit zu iben. ,,Wir wissen, dass denen, die Gott

lieben, alle Dinge zum Besten dienen®, schreibt Paulus, ,,dass sie gleich sein sollten dem

5 Rechtfertigung und Freiheit. 500 Jahre Reformation 2017. Ein Grundlagentext des Rates der Evangelischen
Kirche in Deutschland (EKD), Gutersloh 2014, 62.
7



Bild seines Sohnes, damit dieser der Erstgeborene sei unter vielen Briidern“ (R6mer

8:29) und Schwestern.

Amen



