Phanomene des Menschseins: Hassen.

Predigt zum dritten Advent (14. Dezember 2014)

von Peter Oestmann

Alttestamentliche Lesung: 2. Samuel 13, 1-22
Evangelium: Matthaus 5, 43-48

Gnade sei mit euch und Friede von Gott, unserm Vater, und dem Herrn

Jesus Christus. Amen.

Liebe Gemeinde, vielleicht bin ich der falsche Mann am falschen Ort zur
falschen Zeit. Mein Name ist Peter Oestmann, und ich bin kein Pastor, sondern
ein Rechtshistoriker. Und dann ist heute der 3. Advent, und ich soll lhnen eine
Predigt zum Thema ,,Hassen” halten. Die Theologen, die flr die Semesterplanung
verantwortlich sind, dachten offenbar, das Thema Hass spreche vor allem
Juristen an. Und nun stehe ich jetzt hier und kann nicht anders. Vielleicht sieht so

das Priestertum aller Glaubigen aus: Wer etwas zu sagen hat, soll es einfach tun.

Die alttestamentliche Lesung, die wir gehort haben, atmet vom ersten bis
zum letzten Vers eine unbeschreibliche Spannung. Bertolt Brecht wurde einmal
nach seinem Lieblingsbuch gefragt. Er antwortete: ,,Sie werden lachen: Die
Bibel.” Genauso geht es mir bei der Lektiire dieser Geschichte. Auf nur einer
Textseite tun sich die Abgriinde des menschlichen Zusammenlebens auf.
Emotionslos und niichtern berichtet der Verfasser des Samuelbuchs iber
schwerste Gewalttaten in der koniglichen Familie. Es beginnt schon mit Konig
David, der Kinder von verschiedenen Frauen hat. Sein Sohn Amnon verliebt sich
in die eigene Halbschwester Tamar. Wie erfahren, dass Tamar sehr schon ist und
noch Jungfrau dazu. Behitet lebt sie im Frauenhaus und ist fiir den Halbbruder
unerreichbar. Aus Liebeskummer wird Amnon fast krank. Sein Freund verrat ihm

einen Trick: Er soll wirklich krank spielen und sich dann von seiner Halbschwester

1



pflegen lassen. Amnon tut deswegen so, als solle ihm die schone Tamar sein
Essen zubereiten. Er riihrt es aber nur an, wenn sie ihn per Hand fiittert und
wenn niemand anderes im Raum ist. Und dann folgt der verhdngnisvolle Satz:
»,Komm, meine Schwester, lege dich zu mir!“ Tamar weigert sich und fangt an zu
diskutieren. Solche Schandungen tue man nicht in Israel. Sie selbst habe keine
Zukunft, wenn ihr Bruder sie verfihre. Wenn Amnon unbedingt wolle, kdnne er
sie ja heiraten. Da habe der Konig sicherlich nichts dagegen. Aber Amnon , ergriff
sie und Uberwaltigte sie und wohnte ihr bei”. Er vergreift sich also gewaltsam an
der widerspenstigen Schwester. Doch diese Vergewaltigung bringt Amnon nur
kurze Befriedigung. Denn, so heilt es, er ,,wurde ihrer Gberdriissig, so dass sein
Widerwille groRer war als vorher seine Liebe“. Hier schlagt die Liebe in Hass um.
Durch seine Diener treibt Amnon die geschdandete Tamar aus seinem Haus. Sie
zerreiRt sich ganz symbolisch die Kleider und streut Asche auf ihr Haupt. Ihr
Bruder Absalom, der Vollbruder, versucht die Sache zunachst zu vertuschen. Es
war ja nur eine Gewalttat innerhalb der Familie. Wértlich beschwichtigt er:
,Nimm dir die Sache nicht so zu Herzen.” Aber Tamar bleibt fur ihr Leben
gezeichnet, findet keinen Mann und lebt als vernichtete Person im Hause ihres
Bruders. Absalom bricht daraufhin den Kontakt zu seinem Halbbruder Amnon ab,
denn er hasste ihn, wie der Text sagt. Nur wenige Verse spater macht Absalom
Amnon dann aber betrunken. Er richtet ein Gastmahl aus, und als Amnon genug
Wein geladen hat, kommen die Leute von Absalom und schlagen den

Vergewaltiger tot.

Liebe Gemeinde, das ist eine Geschichte aus dem prallen Leben. Gott
taucht Gibrigens kein einziges Mal auf. Dafiir finden wir die typische
Gewaltspirale archaischer Gesellschaften. Gewalttaten kamen hier nicht vor
Gericht. Entweder man einigte sich mit dem Tater auf die Zahlung einer BuRe
oder man schritt seinerseits zur Gegengewalt. Blutrache nennt man das oder
Fehde. Hierbei standen sich keineswegs immer Familien oder Sippen gegeniiber.
Unsere Erzdhlung ist da ganz ehrlich: Auch innerhalb von GroRfamilien gab es
solche Gewalttaten und Rachefeldziige. Als Rechtshistoriker erinnert mich die

Episode an die sog. Fehde des Sichar, eine blutriinstige Geschichte, die Gregor



von Tours aus dem Merowingerreich berichtet. Wir wollen in dieser Predigtreihe
Uber Phanomene des Menschseins nachdenken. Da kann ich nur sagen: Ja, es
handelt sich um ein zutiefst menschliches Phanomen. Hass, Gewalt und Rache
bis hin zum gegenseitigen Mord und Totschlag waren in langen Phasen der

Geschichte allgegenwartig.

Der Ausgangspunkt flr einen solchen Gewalt- und Rache-Zyklus ist eine
Normiiberschreitung. In unserer Geschichte war es offenbar Sitte, dass ein
Bruder keinen Geschlechtsverkehr mit seiner Schwester haben durfte, solange
der Vater nicht zugestimmt hatte. Vielleicht mussten sie auch vorher heiraten.
Amnon kiimmert sich nicht darum, obwohl er das Verbot kennt und Tamar ihn
ausdriicklich darauf hinweist. Viel schlimmer, so sieht es Tamar selbst, ist es
dann aber, dass er sie selbst nach der Vergewaltigung nicht heiratet, sondern
verstoRt, weil er ihrer Gberdrissig wurde. Offenbar hatte Amnon seine Gefiihle
flr Tamar falsch eingeschatzt und wirft sie jetzt weg wie eine alte Matratze. Das
ist die Schandtat, die fir die Halbschwester noch erniedrigender ist. Und die
Empfindung, die Amnon fiir die schone Tamar Ubrig hat, ist nun nicht mehr
Liebe, sondern Hass. Genau deswegen hasst ihn dann sein Bruder Absalom, und
genau deswegen bringt Absalom Amnon spdter um. Liebe wird also durch Hass
Uberwunden, und Hass bestimmt das Zusammenleben der Menschen. Von Recht
oder Gericht ist mit keinem Wort die Rede. Erst drei Jahre spater beruhigt sich

der erziirnte Kénig David.

Was ist also der Hass, Gber den wir heute nachdenken sollen? Ludwig
Wittgenstein meinte, die Bedeutung der Worter sei ihr Gebrauch in der Sprache.
Und hier beobachte ich einen deutlichen Bedeutungswandel dessen, was wir
unter Hass verstehen. Nach traditionellem Sprachgebrauch ist Hass die
negativste Einstellung, die Menschen zueinander haben kdnnen. Hass ist insofern
die Umkehrung von Liebe, ja die ganzliche Abwesenheit aller Liebe. Man wiinscht
jemand anderem ausschlieRlich Boses, schadigt ihn bewusst und mit
hinterlistiger Freude, man redet immer nur schlecht von ihm. Der Hass kann

sogar handgreiflich werden und in Tatlichkeiten ausarten. Aus Hass geschehen



Mord und Totschlag oder wie in unserer alttestamentlichen Geschichte Gewalt in

der Familie bis hin zu Frauenschandung und Blutrache.

Diese ganz starke Bedeutung von Hass als abgrundtiefste und schlimmste
menschliche Geflihlsregung steht aber sprachlich unter Druck. Der Hassbegriff
|6st sich in seinem Kern auf und wird zum Allerweltswort fir alles, was man nicht
mag. Der eine hasst Spaghetti, wenn die falsche TomatensoRe darilibergegossen
wird. Der andere hasst vielleicht Ray-Ban-Brillen. Ein Dritter hasst zusammen mit
27,5 % aller Deutschen Weihnachtsfeiern mit seinem Chef. Es gibt geradezu eine
Inflation hassenswerter Gegenstande, Personen und Lebensumstande, vor allem
wohl in der Jugendsprache. Dieser erste Punkt ist mir wichtig. Wenn wir Gber die
Bedeutung der menschlichen Grundbefindlichkeit Hass nachdenken, dirfen wir
sie nicht verharmlosen. Es gibt wirklich bése Geflihle und Geliste, die weit iber
das alltagliche bloBe Nichtmdgen hinausgehen. Diese Grenze sollten wir nicht
aufweichen, auch sprachlich nicht. Nur dann bleibt das Besondere am Hass
Uberhaupt erkennbar. Es handelt sich um einen Extremzustand, begleitet von

grofRer Geflihlswallung, zumeist lang anhaltend, oft eine Vorstufe zur Tatlichkeit.

Nehmen wir den Hass als Ursache von Verbrechen und vorsetzlichem
Bruch von Sitte und Norm, stoRen wir auf den Gegenhass von Rache und Fehde.
Die Rechtsgeschichte ist voll von Beispielen, die der Dreiecksbeziehung um
Amnon, Tamar und Absalom vollauf entsprechen. Bis weit ins Mittelalter hinein
gab es die Fehde in weiten Teilen Europas. Jahrelanger Hass gehorte dazu. Schon
Tacitus berichtet Uber die Germanen, dort sei es Sitte gewesen, die
Feindschaften der Vater zu Ubernehmen und fortzusetzen. In einer
vorstaatlichen Zeit fehlte eine Obrigkeit, die in der Lage gewesen ware, Gewalt

zu verhindern. Hass konnte sich also hemmungslos ausleben.

Falls mir ein Ausflug in die Rechtsgeschichte erlaubt ist, wiirde ich gern
zeigen, wie die mittelalterliche christliche Kirche versuchte, die Spirale aus Hass
und Gewalt zu durchbrechen. Die erste Losung mutet aberwitzig fremdartig an,

ist aber in Quellen aus dem 6. bis zum friihen 9. Jahrhundert gut belegt. Wenn



dort Gewalttaten geschahen und Hass zwischen Sippen und Familien entstand,
konnte man Gegengewalt und Blutrache oftmals durch eine BuRzahlung
abwenden. Man spricht ganz anschaulich vom Abkauf des Racherechts. Das
funktionierte freilich nur, wenn derjenige, der zu einer Zahlung bereit war,
genligend Vermogen besal’. Und hier griff die Kirche unterstiitzend ein. In einem
Streit aus der Nahe von Tours aus dem 6. Jahrhundert hatte es grausamste
Metzeleien gegeben, ausgerechnet, als der Ortspriester einige Freunde zu einem
weihnachtlichen Besaufnis einladen wollte. Der Totschlager sollte dann die fallige
BuRe zahlen, hatte aber nicht gentigend Geld. Also gab ihm Gregor von Tours,
der Bischof, die Schatze der Kirche, nur damit der Kreislauf aus Hass, Gewalt und
Rache durchbrochen werden konnte. Auf die Idee, stattdessen einfach Gewalt
und Totschlag zu verbieten, kam niemand. Wer hatte das auch durchsetzen

kdénnen?

Erst im Hochmittelalter setzte sich die Kirche beherzter fiir die
Einddmmung von Gewalt ein und versuchte, den Frieden zwischen den
Menschen durch befriedete Zeitraume und geschiitzte Personen zu sichern. Um
diesen Gottesfrieden zu gewahrleisten, bedurfte es effektiver Sanktionen. Das
ging nur mit einem funktionierenden Gerichtsverfahren, das nicht weiterhin auf
den Konsens aller Beteiligten angewiesen war. Ich will Sie nicht mit Einzelheiten
ermuiden, auch gab es ganz verschiedene Wurzeln, die seit dem 12. Jahrhundert
zusammenwuchsen. Jedenfalls entstand, maRRgeblich beférdert von der
Rechtskirche mit ihren groBen Juristenpapsten, ein gelehrter kirchlicher
Gerichtsprozess. Das bedeutete einen groen Schub in Richtung
Professionalisierung. Studierte Richter und erfahrene Anwalte diskutierten jetzt
um rechtliche Auseinandersetzungen. Fir unseren Zusammenhang folgte daraus
eine ganz starke Entemotionalisierung durch die Verrechtlichung sozialer
Konflikte. Ob jemand einen anderen hasste oder nicht, spielte auf der Biihne des
Rechts so lange keine Rolle, wie dieser Hass nicht in blanke Gewalt umschlug.
Hier liegt eine enorme kulturelle Leistung des mittelalterlichen kirchlichen
Gerichtsverfahrens. Die Einbindung studierter Juristen bewirkte als solche schon

eine Beruhigung der aufgeheizten Gemiiter, weil die menschlichen Gefiihle



zwischen den Beteiligten fir die Richter und die Anwalte nicht die
ausschlaggebende Rolle spielten. Man mag das eine Lebensferne der Juristen
nennen. Aber die Niichternheit und Rationalitat von Juristen drangte den Hass
aus dem Recht hinaus. In Randzonen mochte und mag es noch darauf
ankommen, etwa bei manchen Beleidigungen oder bei Ehekonflikten. Aber
eigentlich interessiert es einen Juristen von Berufs wegen nicht, ob sich
Menschen hassen oder nicht. Es interessiert Gbrigens auch nicht, ob sich
Menschen lieben. Selbst das Wort Ehe, was die wenigsten wissen, bedeutet
wortlich ,,Recht” und hat als solches mit Liebe tGberhaupt nichts zu tun. Juristen
kénnen das trennen, und dahinter diirfen wir nie wieder zuriick. Und deswegen
kann ein Jurist von Amts wegen sich kaum besser zum Thema Hass dul3ern als
jeder andere ebenso. Genau darum wende ich mich lieber wieder unseren

Texten zu.

Denn in einem Punkt war ich etwas vorschnell. In der ganzen Geschichte
von Amnon, Tamar und Absalom, sagte ich vorhin, spielt Gott keine Rolle. Das ist
aber vielleicht nur die halbe Wahrheit. Denn es gab doch wohl unter dem alten
Bund die Uberzeugung, dass Gott sein Volk auserwihlt hatte und ihm die Treue
hielt. Die Menschen mochten sich hassen und sogar gewalttatig sein. Aber im
Rickblick hatte Gott solche Leute mit all ihren Schwachen trotzdem begleitet.
Dass man nicht hassen sollte und vor allem gegen seinen Nachsten nicht bewusst
Boses im Schild fihren sollte, findet sich schon mehrfach im Alten Testament.
Mich beeindruckt ein Vers aus dem Buch des Propheten Sacharja, einige
Jahrhunderte jlinger als die Geschichte um Amnon, Tamar und Absalom. Im
Sacharjabuch lasst der Verfasser Gott sprechen: ,Rede einer mit dem andern
Wahrheit und richtet recht, schafft Frieden in euren Toren, und keiner ersinne
Arges in seinem Herzen gegen seinen Nachsten, und liebt nicht falsche Eide;
denn das alles hasse ich, spricht der Herr” (Sach. 8, 16-17). Hassen soll man nicht,
verkiindet der Prophet in Gottes Namen. Wenn es ernsthaften Streit gibt, soll
man ihn vor Gericht austragen. Der Hinweis auf den Frieden in den Toren ist eine
Anspielung auf altisraelitische Torgerichte, die rechtliche Verhandlungen an der

Stadtmauer veranstalteten. Und wenn man sich schon streitet vor Gericht, soll



man dort wenigstens nicht lligen oder Meineide schwdren, nur um unredlich
gegen seinen Gegner zu gewinnen. Hier taucht der Hass wortlich auf: Denn
genau solche riicksichtslos-betriigerische Ausnutzung der Gerichtsbarkeit hasst
Gott. Die Stelle beeindruckt mich unter anderem deswegen, weil sie im 16.
Jahrhundert nach der Reformation in den Konsistorialsaal der Stadt Liibeck als
Wandinschrift eingefligt wurde. In diesem Raum tagte das evangelische
Kirchengericht. Und das Prophetenwort sollte die Gerichtsmitglieder jederzeit
ermahnen, welchen Spielregeln sie, aber auch die Parteien, folgen sollten.
Damit sind wir gar nicht weit entfernt vom Advent, jedenfalls nicht
raumlich im Sacharjabuch. Denn nur wenige Zeilen spater finden wir dort die
beriihmte Verheilung: ,, Tochter Zion, freue dich sehr, und du, Tochter
Jerusalem, jauchze. Siehe, dein Kdnig kommt zu dir, ein Gerechter und ein Helfer,
arm und reitet auf einem Esel” (Sach. 9, 9). Der Prophet, der Recht und Gericht
an die Stelle von Hass und Gewalt setzt, verheil3t uns zugleich den neuen Konig,
der auf einem Esel durch das Stadttor reitet, nicht als Richter, sondern, wie es so
schon heit, als gerechter Helfer. Hier fallen wie immer Palmsonntag und der
erste Advent zusammen. Und damit sind wir bei unserer neutestamentlichen

Lesung.

In der Bergpredigt, die wir in der Uberlieferung des Matthidusevangeliums
gehort haben, betont Jesus: , lhr habt gehort, dass gesagt ist: Du sollst deinen
Nachsten lieben und deinen Feind hassen. Ich aber sage euch: Liebt eure Feinde
und bittet fiir die, die euch verfolgen”. Jesus ist hier absichtlich ungenau. Denn
das Gebot, seine Feinde zu hassen, steht nirgendwo im Alten Testament. Erst
judische Schriften aus Jesu eigener Zeit, etwa Texte aus Qumran, haben das
Gebot, seine Feinde zu hassen, aufgestellt. Aber umso radikaler wirkt Jesu
eigener Ansatz: Hass soll durch Liebe Giberwunden werden. Auch dazu finden sich
bereits Spuren im Alten Testament, wir haben das Beispiel von Sacharja gesehen.
Aber Jesus spitzt das zu und ist hier ganz eindeutig. Dass es Feinde gibt,
bestreitet er nicht. Aber man soll sie nicht hassen. Auch dass es bose Menschen
gibt, leugnet Jesus nicht. Aber Gott lasst seine Sonne aufgehen liber Bose und

Gute und lasst regnen lber Gerechte und Ungerechte.



Der Anspruch ist hoch. Erst wenn es uns gelingt, unseren Hass zu
Uberwinden und in Liebe aufzulésen, dann sind wir so, wie die Kinder des Vaters
im Himmel sein sollen. Vollkommen sollen wir sogar sein, wie der Vater im
Himmel vollkommen ist. Vollkommen, so sagen es Exegeten, bedeutet so viel wie
aufgeschlossen sein, mit ungeteiltem Herzen sich dem Nachsten zuwenden. Aber
auch wenn es nicht um die eigene Tadellosigkeit geht, sondern nur um
vorbehaltlose Zuwendung, bleibt dieses Liebesgebot ein enormer Gipfel, schwer
zu besteigen. Wie soll man das schaffen? Kommt hier ein Bibeltext mit der
Moralkeule und stempelt uns kurzerhand zum Siinder ab, weil wir diesem Gebot

nicht entsprechen kénnen?

Das schlagt fir mich den Bogen zum Advent. In der kirchlichen Tradition
handelt es sich um eine BulRzeit, um einige stille Wochen der Besinnung. Wenn
man sich nicht ablenken ldsst vom Larm der Weihnachtsmarkte, kann man
vielleicht seine eigene Erlésungsbedurftigkeit spliren. Denn ohne Christus ist es
unmoglich, das Liebesgebot zu erflllen und den Hass zu Gberwinden. Vielleicht
kann man sogar sagen: Durch seinen Advent, also ganz wortlich: durch seine
Ankunft in Jerusalem, hat Jesus die Passionswoche selbst eingeleitet. Genau
damit werden Gott und Jesus selbst zum Objekt des Hasses. Denn aus dem
»,Gelobt sei, der da kommt im Namen des Herrn“ wird wenige Tage spater ein
»Kreuzige ihn“. Man bespuckt ihn, schldgt ihn, verhéhnt ihn. Das ist der pure
Hass, und zwar genau demjenigen gegenliber, der selbst den Hass (iberwunden
hat. Aber damit nimmt Jesus zugleich all diesen Hass auf sich und durchbricht
den ewigen Kreislauf von Hass, Gewalt und Tod. Er selbst ruft nicht zur Blutrache

auf und Uberwindet sogar den Tod durch neues Leben.

In diesem Glauben kdnnen wir unseren Hass ruhen lassen in dem
Vertrauen, dass Gott flr alle Menschen da ist. Welche sprachliche Kraft steckt in
dem schonen Bild: Gott lasst die Sonne aufgehen lGber Bose und Gute. Wenn das
stimmt, sollen wir Gott genau daflir danken und nicht unsere Mitmenschen

hassen, selbst wenn sie unsere Feinde bleiben. Ein anderer, ein neuer Umgang



miteinander bleibt mdglich und steht uns offen. Vielleicht fehlt uns zu oft der
Mut. Vielleicht ist es auch schwer zu glauben, dass Jesus sein Wort durch seine
Auferstehung wahrhaft beglaubigt hat. Doch damit ist der Hass besiegt. Den
Versuch ist es wert, darauf zu vertrauen. Und daran kann man in der Adventszeit

durchaus einmal erinnern.

Und der Friede Gottes, welcher hoher ist als alle Vernunft, bewahre Eure

Herzen und Sinne in Christus Jesus. Amen.



