Begehren - Loslassen - Bitten
Predigt Gber Mk 14,32-36 im Universitatsgottesdienst Minster am 26. Oktober 2014
Liebe Schwestern und Brider,

Uber "Begehren und Loslassen" ist heute zu sprechen, und damit Gber menschliche
Verhaltensweisen, die zu unserem Leben gehdren wie das Licht oder das téagliche Brot,
Wir sprechen Uber Verhaltensweisen, ohne die wir wohl unbewegte Monaden wéren, ohne
die jedenfalls unser Begriff von menschlichem Leben ganz anders bestimmt werden
musste.

Stimmt dies, dann ist es auch wenig sinnvoll, vorab moralische Zuordnungen
vorzunehmen, so als ware Loslassen gut und Begehren schlecht - so vielleicht die
klassisch-fromme Variante -, oder so, als ware Loslassen schlecht und Begehren gut - so
vielleicht die Variante derer, die in Zielstrebigkeit und Ich-Stérke psychologisch begriindete
Letztwerte sehen. Begehren und Loslassen sind nicht gut oder schlecht, sondern sie
SIND, und so allein kdnnen sie zu Recht grundlegende Phdnomene des Menschseins
genannt werden.

Lasst uns, um das besser verstehen, zunachst zu den Klnstlern gehen, lasst uns héren
und sehen, wie sie Begehren und Loslassen gestalten.

Die Geschichte, die uns erz&hlt wird, beginnt mit dem Begrébnis der Hauptperson, und sie
wird auch damit enden. Sie spielt in Wien, einer noch zerstérten Stadt, die in den frihen
Nachkriegsjahren zwischen den Siegerméchten geteilt ist. In dieser Spanne, auf dieser
Blhne entfaltet sich die Geschichte von Menschen, in denen wir uns wieder finden
kodnnen, in dieser Ausleuchtung erzahlt sie vom Menschsein, auch von unserem
Menschsein.

Gewiss, der "dritte Mann", von dem ich spreche, Harry heiBt er in dem Film, ist kein
gewohnlicher Mensch, er ist nicht wie du und ich, denn er ist ein zynischer Amoralist, ein
Schieber und Gangster.

Aber gleichwohl ist er nicht einfach bloB eine dunkle Figur, der bése Gegenspieler, der
Bésewicht, den es im Drama braucht, dieser Harry ist uns nicht véllig fremd, und er ist uns
auch nicht véllig unsympathisch. Er ist nicht gut oder bdse, er ist nicht schwarz oder weiB3,
er ist nicht hell oder dunkel, er ist beides zugleich: Mal, Gberwiegend, steht er im Schatten,
aber manchmal eben auch im Licht. Er will sich durch schwierige Zeiten und durch eine
Stadt in Trimmern k&dmpfen, im Grunde begehrt er einfach einen Teil vom Kuchen, den wir
Leben nennen. Dazu sieht er nicht schlecht aus, und er kennt Freundschaft und Liebe.
Doch verrat er sie auch, wenn ihm das ins Konzept passt. Nein, fremd ist uns das wohl
alles nicht, auch wenn die Situationen und MaBstabe sich unterscheiden.

Nun, die Geschichte ist vielleicht bekannt. Mir geht es heute nur um eine einzige
bekannte, vielleicht die bekannteste Erzahlung aus diesem Film, ein paar Meter, ein paar
Minuten, in denen sich Begehren und Loslassen fast emblematisch verdichten:

In dem Moment, ja dadurch, dass Harry seinen Freund wieder sehen und seiner friiheren
Freundin helfen will, l[auft er fast in die Falle, die ihm gestellt ist, von seinem Freund, der
sich den Machthabern angedient hat, und, nolens volens, von seiner friheren Freundin.



Menschliche, sympathische Reaktionen und Handlungsweisen werden nicht unbedingt
belohnt, Vertrauen ist nicht immer angebracht, so ist das Leben. Und in dieser Geschichte
kann jeder zum Verrater werden, nicht nur der Mann in Schwarz, auch der Freund in Hell,
der aufrichtige und harmlose Holly Martins. Und so beginnt eine nachtliche
Verfolgungsjagd, die im néachtlichen Wien von der Ober- in die Unterwelt fihrt.

Da hallen die Schritte, da wird gerufen und gepfiffen und geschossen, und alles wird, bald
mehr, bald weniger, begleitet oder Ubertont durch das Rauschen des Wassers der
Unterwelt, in den Kanalen von Wien. Harry versucht, verfolgt von dem Freund, von
Polizisten und Soldaten, aus der Falle zu entfliehen, er kAmpft um sein Leben.

Ich wei3 nicht, was ein Gesamtkunstwerk sein kénnte, wenn nicht eine solche Szene: Die
Orchestrierung der Stimmen und Gerausche, die Ausleuchtung, die Kamerawinkel, die
Schnitte, hier ist alles kinstlich, hier ist alles Kunst. Alles spielt zusammen, um zu
erzahlen, was vom dritten Mann zu erzahlen ist.

Schon schwer verletzt, versucht Harry noch einmal in die Oberwelt zu entkommen,
dorthin, wo seine Geschichte weitergehen kénnte, dorthin, wo sein Leben sein kénnte,
nicht schwarz oder weiB3, nicht hell oder dunkel, sondern beides zugleich. Und so versucht
Harry auf- und auszusteigen aus der Falle, aus dem Schmutz, in den sich sein Leben
verrannt und verfangen hat. Wer die Szene einmal gesehen hat, wird sie nicht vergessen:
Die Kamera steht auf dem StraBenpflaster, sie erfasst zwei Hande, genauer, zehn Finger
nur, die durch das Abflussgitter greifen, die es hochstemmen wollen und nicht kénnen. Die
vorbei treibenden welken Blatter im Wind zeigen schon an, worauf es hinauslaufen wird:
Harry wird nicht mehr ins Leben zurtckkehren, diesmal wird er sich nicht aus der Falle
winden, und so lassen die Hande, die die Gitterstabe griffen, schlieBlich los. Die
Metaphern von Begehren und Loslassen werden hier wieder zum anschaulichen Bild.

Naturlich muss die Erzahlung noch ein wenig weitergehen, sie muss das Dramatische, das
Tragische in ihr zuspitzen, und sie bringt uns in der letzten Szene den Menschen in

Dunkel und Hell noch einmal ganz nah: Harry wird uns anrthren, weil wir mit ihm fuhlen,
und vielleicht auch, weil wir uns in ihm erkennen. Ware er bloB der Bésewicht, hatten wir
ihn langst vergessen.

Am Ende stehen sie einander dort unten gegenuber, Freund und Freund, Harry und Holly,
und es ist der eine, der Mann in Hell, der die Pistole halt, der Harrys Leben in der Hand
hat. Beide wissen, hier ist der gemeinsame Weg zu Ende, hier geht es fir den einen nicht
mehr weiter, alles Streben nach Licht und Leben, oder nach dem téaglichen Brot, hat hier
ein Ende. Und so zeigt die Kamera kurz vor dem Schnitt das Gesicht Harrys, groBartig
gespielt von Orson Welles, seinen halb spéttisch-freundlichen, halb bittenden Blick, der
beides zugleich sagt: "Bitte!" und: "Es ist ok, glaub mir, mein Freund, es ist gut so, also
lass es so gut sein."

Hier ist es zu sehen, unser aller Streben danach, dass wir leben, dass unsere Geschichte
weitergehe, mit ihren hellen und ihren dunklen Seiten. Aber auch, dass es manchmal nicht
mehr weiter geht, dass manchmal gar nichts mehr geht. Wir wollen oben bleiben, wir
genieBen das Licht und das Leben. Und manchmal wissen wir: Es geht nicht, das Leben
ist jetzt anderswo.

Das ist nicht gut oder schlecht, das IST so. Die Szene ist deshalb so beeindruckend und
wahr, weil sie nicht moralisch qualifiziert und predigt, nicht von gutem und schlechtem
Begehren spricht, sondern weil sie eine elementare Wahrheit unseres Menschseins



3

aufdeckt, die aller Moral und Ethik vorausliegt: "Ich bin Leben, das leben will, inmitten von
Leben, das leben will", sagt Albert Schweitzer, und er gewinnt daraus dann sogar den
AnstoB flur eine ganze Ethik. Denn man muss diese Einsicht ja nicht zynisch auslegen, wie
Harry das einmal tut, indem er die Menschen mit den Ameisen vergleicht. "Ilch bin Leben,
das leben will, inmitten von Leben, das leben will" - wir kbnnten dies den Ausdruck dessen
nennen, dass wir geschaffen sind, und dass dies allein Grund zum Staunen, zur Freude
und zum Danken ist.

Und so ist es wohl auch kein bloBer Zufall, dass die ersten Christen, denen wir die
Schriften des Neuen Testaments verdanken, das Leben, die zoé, als hochstes Gut und
Inhalt ihrer Hoffnung bestimmten, und nicht etwa das Gllck, die eudaimonia. Wir alle
begehren zu leben, und wir lassen los, um zu sterben, so scheint es.

* k%

Wenn wir nach dem Menschsein fragen, nehmen wir fast unweigerlich friiher oder spater
unseren Standpunkt am Ende ein, aus der Uberzeugung, dass vom Ende her alles klar
wird, dass vom Ende her klar wird, welcher Weg der richtige war, und welcher nicht,
welche Ziele und Werte die richtigen waren, und welche nicht, welche Zeiten es wert
waren gelebt zu werden, und welche nicht. Und deshalb sind solche Szenen wie die
geschilderte, zwar nicht unsere alltadgliche Erfahrung, sie sind nicht der Blick oder die
Einsicht, die wir tatsachlich auf unserem Weg durchs Leben haben, aber sie sind
erhellend, und so nehmen wir sie bisweilen, in der Reflexion, in der Kunst, vorweg, um uns
zu vergewissern, wohin unser Weg fuhrt, wie unser Leben gut oder gelungen oder
lebenswert gewesen sein wird.

* k%

Hoéren wir daher noch eine zweite kleine Erzéhlung von letzten Stunden, und fragen wir,
ob sie unserem Verstehen etwas hinzuflgt. Wir lesen in Markus 14:

"Und sie kamen zu einem Garten mit Namen Gethsemane. Und er sprach zu seinen
Jingern: Setzt euch hierher, bis ich gebetet habe. Und er nahm mit sich Petrus und
Jakobus und Johannes und fing an zu zittern und zu zagen und sprach zu ihnen: Meine
Seele ist betriibt bis an den Tod; bleibt hier und wachet!

Und er ging ein wenig weiter, warf sich auf die Erde und betete, dass, wenn es mdglich
ware, die Stunde an ihm voriberginge, und sprach: Abba, mein Vater, alles ist dir moglich;
nimm diesen Kelch von mir; doch nicht, was ich will, sondern was du willst!"

Die Geschichte ist ja bekannt: Jesus ist mit seinen Freunden nach Jerusalem gekommen,
und sie alle ahnen, dass der gemeinsame Weg dort zu Ende sein wird. Wahrend viele
andere in der Stadt die Befreiung aus der Gefangenschaft Agyptens feiern und dafir die
Nacht zum Tage machen, ist dieser kleinen Schar nicht nach Feiern zu Mute. Diese Nacht
ist far sie wirklich dunkel, und sie ahnen, dass es nach den Festtagen nicht einfach so
weitergeht wie bisher. Und so wird das Festessen zum bedrlckten Abschiedsessen. In die
Freundschaft hat sich tiefes Misstrauen eingegraben: Einer wird den Freund an die
Soldaten und Polizisten verraten, und ein anderer wird sich von ihm lossagen, er wird
behaupten, ihn gar nicht zu kennen. So ist das Leben, so sind die Menschen, und nicht
nur die Bésewichte.



Und so ziehen sie hinaus zum Olberg, zu dem Olivenhain Gethsemane, um dort, wie es
der alte Ritus will, noch einmal innerhalb der Grenzen der heiligen Stadt zu tbernachten.
Doch sie ziehen nicht aus, um am n&achsten Morgen weiter zu leben wie bisher, sie ziehen
nicht hinaus, um, vielleicht nach einem letzten Schluck Wein, die frische Nachtluft zu
genieBen und dann ruhig einzuschlafen, und erfrischt und erholt wieder aufzuwachen.
Diese Nacht wird kurz sein, fur manche schlaflos, und sie wird, so ist zu ahnen, die letzte
gemeinsame Nacht sein.

Gewiss, erzahlt wird uns hier und im ganzen Evangelium vom Gesalbten und vom
Gottessohn, nicht vom Jedermann. Doch kommt uns Jesus in dieser Szene als Mensch so
nahe wie kaum sonst im Evangelium. Hier ist er wahrhaft Mensch. Er bekommt es mit der
sehr menschlichen Angst zu tun angesichts der nahenden Bedrohung. Er will, wie jeder
Mensch, ja wie jedes Geschdpf, leben, doch ahnt er, dass sein Weg hier in Gethsemane
zu Ende geht.

"Ich bin Leben, das leben will - doch ich ahne, dass ich loslassen muss". Dies macht unser
Menschsein aus, nicht erst am Ende wie hier, sondern auf unserem Weg insgesamt,
immer wieder. Denn immer wieder gibt es Wege, die nicht weiterfihren, immer wieder
verrennen und verfangen wir uns, immer wieder missen wir Ziele und Hoffnungen
aufgeben, und doch, wir wollen leben.

Wir sprechen jetzt gar nicht von mdglichen guten oder schlechten Zielen und Wiinschen,
nicht von richtigen und falschen Weisen des Begehrens, nicht von zuldssigen und
unzulassigen Objekten, von Uberflissigem Luxus oder von falschen Fetischen, die wir
verehren, indem wir begehren. Das ist ja nur die moralische - oder die psychologische -
Deckschicht, unter der eine elementarere Wahrheit unseres Menschseins aufscheint. Wir
wollen leben, und wir ahnen, dass wir - nicht erst am Ende, wenn wir vielleicht sogar
lebenssatt sind, sondern immer wieder - loslassen mussen.

Und so ist das, was die zweite Erzahlung, was die Szene von Jesus in Gethsemane,
unserem Verstehen von Begehren und Loslassen hinzufligt, nicht eine neue Moral oder
eine weitere psychologische Erhellung. Sondern - und in diesem Punkt taugt der Messias
und Gottessohn vielleicht wirklich als Beispiel des Menschseins - sie fuhrt uns eine Art von
Loslassen vor, die uns, so paradox das klingen mag, leben lasst. Das Begehren nach
Leben wird in dieser Szene oder sonst im Evangelium oder im Neuen Testament, ja nicht
denunziert: "Gott, Vater, nimm diesen Kelch von mir! Lass den Weg hier nicht zu Ende
sein, lass mich wieder ans Licht! Lass mich weiter leben!" Leben, zoé, ist fiir die frihen
Glaubenszeugnisse das héchste Gut und Inhalt der Hoffnung!

Dieses Begehren wird nicht denunziert, es wird geachtet, und es wird - im Gebet Jesu,
wéahrend seine Menschenfreunde schlafen - in die Beziehung zu Gott eingebracht. Damit
6ffnet sich, in aller Dunkelheit und Ausweglosigkeit, eine Oberwelt und eine Beziehung, die
Mdglichkeiten erdffnet, und dies, so glaube ich, nicht nur im Sinne psychischer
Imagination, nicht nur als "Phantasiereise".

Und so mussen wir die zweite Halfte des Gebetes Jesu in Gethsemane auch nicht als
stille Figung ins Schicksal verstehen, nicht als eine von frih auf erlernte, andressierte
Gottergebenheit, sondern als eine aktuelle, eine aktive Ergebung - nicht ein Aufgeben! -
eine Ergebung in Gott, die nicht ohne Hoffnung sein muss und ihrerseits nicht ohne
Begehren. Mit anderen Worten, wenn Jesus hier betet: "Nicht was ich will, sondern was du
willst, geschehe!", dann schreibt dieses Gebet Gott nicht vor, wie der Weg weitergeht.
Aber diese Worte: "Nicht, was ich will, sondern was du willst, geschehe", sind auch nicht



S0 zu héren, als lasse der Beter alle Hoffnung fahren - das ware ja die Hélle! - , nicht so,
als gebe er, indem er loslasst, alle Hoffnung, alles Streben nach dem Leben auf. In diesem
Gebet scheint, so meine ich, ein Vertrauen auf, in dem sich Begehren und Loslassen
gliicklich und vielleicht auch fréhlich und dankbar verbinden kénnen, ein Vertrauen, das
die Hoffnung auf Auswege und Neuanfange nicht fahren l&sst, und dies nicht erst am Ende
- da auch!, sondern immer wieder in unserem Leben, und das sich an einen Gott richtet,
von dem schon die Alten bekannten, er sei "barmherzig und gnédig und geduldig, und von
groBer Gnade und Treue".

Und ein Gebet, das aus diesem Vertrauen gesprochen wird, dieses Gebet: "Abba, mein
Vater, alles ist dir moglich; nimm diesen Kelch von mir; doch nicht, was ich will, sondern
was du willst!", dies flhrt noch weiter als das stumme Bitten des dritten Mannes, das
seinen Weg abschlieft. Amen



