Akademischer Gottesdienst am 23. November 2014
(Ewigkeitssonntag) in der Evangelischen Universitatskirche
Miinster
Predigt iiber Rom 1,16 (zum Thema “Schiamen”)

Liebe Gemeinde,

in der Themen-Predigtreihe in diesem Semester soll es heute um das
menschliche Phinomen des “Schdmens” gehen.

Der biblische Text, den ich meiner Predigt zugrunde lege, ist ein Vers
aus dem Brief des Apostels Paulus an die Gemeinde in Rom. Ich lese
den bekannten Vers Rom 1,16:

“Denn ich schdme mich des Evangeliums nicht; denn es ist eine Kraft
Gottes, die selig macht alle, die daran glauben, die Juden zuerst und

ebenso die Griechen”.

Paulus, der sich zum Apostel berufen weill und seine besondere
Aufgabe darin sieht, das Evangelium Gottes aller Welt mitzuteilen,
schreibt diesen Satz am Anfang des Romerbriefs, nachdem er zuvor
sein Interesse und seinen Willen bekundete, nach Rom zu reisen und
auch den dortigen Christen und Menschen das Evangelium zu
predigen. Fiir die in Rom lebenden Christen betet Paulus, an sie denkt
er oft, sie mochte er gerne kennen lernen, mit ihnen mochte er gerne
zusammen sein, um sich gegenseitig im Glauben zu trosten und zu
starken. Und er mochte gerne unter den Christen in Rom, ja, in Rom

iiberhaupt, mit der Botschaft des Evangeliums wirken und so auch

2

dort die Friichte des Evangeliums erzeugen, die sein Wirken schon an

diversen Orten in Kleinasien und Griechenland hervorbrachte.

Paulus hat wohl als Erster unter uns Christen klar und deutlich
gesehen, dal Gott, der uns in Jesus Christus ganz nahe gekommen ist,
nicht nur unser jeweiliger Gott ist, sondern der Gott aller Menschen
ist. Paulus hat verstanden, dall Gott, der sich uns grofziigig und
verschwenderisch hingibt, in gleicher Weise sich auch den uns ganz
Fremden und Fernen zuwendet. So weill Paulus sich in dem, was er
mit dem Evangelium zu sagen und weiter zu geben hat, nicht nur
Seinesgleichen verpflichtet, sondern - in seiner Welt - sowohl den
Griechisch sprechenden als auch den nicht Griechisch sprechenden
Mitmenschen, sowohl den Gebildeten als auch den Ungebildeten -
und also nicht nur einer Ethnie, einer sozialen Klasse, einer
Altersgruppe oder einem bestimmten Bildungsstand. Das Evangelium,
die begliickende Einsicht von der Menschenfreundlichkeit und der
Nahe Gottes, vertrdgt sich nicht damit, da3 wir sie fiir uns behalten
und nur uns selbst, unsere Familien und unsere Kirchen daran
erfreuen. Solch geistlicher Egoismus vertrdgt sich nicht mit dem
Evangelium. Wenn Christen und christliche Kirchen das Evangelium
nicht mehr allen Menschen - am eigenen Ort und iiberall in der Welt -
mitteilen wollen, dann werden sie borniert und verunstalten das

Evangelium zu einer religiosen Ideologie. Paulus, der die Einsicht in



3

die universale Weite des Evangelium hatte, will deshalb auch an ferne
Orte, um mit den dortigen Christen zusammen den Glauben zu
starken; und um das Evangelium, die frohe Botschaft von Jesus
Christus als der menschgewordenen Prdsenz Gottes in unserer
diffusen Menschenwelt, zu verbreiten. Gerne will er es auch in Rom,
in der zentralen Metropole seiner Zeit, die wie jede Metropole die
ganze vielfiltige, plurale und bunte Menschheit in sich widerspiegelt,

moglichst allen Menschen kommunizieren.

Paulus hat ganz offensichtlich eine Mission und er ist dabei ganz
iiberzeugt davon, daf} er sich dessen, was er mit dem Evangelium zu
sagen und mitzuteilen hat, nicht zu schdmen braucht. Er schidmt sich
des Evangeliums nicht, obgleich ihm bewuBt ist, daB3 seine jiidischen
Landsleute dies als drgerlichen Skandal empfinden und die gebildeten
griechischen Zeitgenossen darin nur eine Torheit sehen konnten: in
der Botschaft des Evangeliums, da Gott sich ganz mit dem
gekreuzigten Jesus Christus identifizierte und gerade in dieser Person
bei uns prasent ist. Paulus wiirde nicht eigens betonen, daf3 er sich
des Evangeliums nicht schdmt, wenn er sich nicht dariiber klar
gewesen wire, dal} dies alles andere als selbstversténdlich ist.

Es ist auch heute, in unserer gebildeten sdkularen und in unserer
religids pluralen Welt weiterhin so, dall auf die Auffassung, Gott

zeige sich uns gerade in dem hingerichteten Jesus und er habe sich

4

dort fiir uns definiert, mit Unverstdndnis und mit einem Blasphemie-
Verdacht reagiert wird. Wie kann man, wenn man bei Trost ist, nur so
von Gott denken? Wie kann man, wenn man wirklich Gott respektiert,
ihn nur so in einen sterbenden Menschen hinein projizieren?

Stehen wir als Christen im Gespriach mit unseren sdkularen und mit
unseren vielféltig religiosen Zeitgenossen dann nicht manchmal
ziemlich dumm und manchmal ziemlich gotteslasterlich da?

Und schweigen dann lieber schamhaft? Oder dekonstruieren ebenso
schamhaft die ganze Geschichte und interpretieren sie als einen unter
vielen mythischen Versuchen, das unsagbar Goéttliche zum Ausdruck

zu bringen?

Die Verbindung, die Paulus zu Beginn des Romerbriefs zwischen dem
Evangelium und dem menschlichen Schiamen herstellt, fiihrt uns also
zu einem zentralen Problem des heutigen Christentums in unserer
Gesellschaft: der fehlenden Lust und dem fehlenden Mut, mit unseren

Mitmenschen iiber das Evangelium ins Gespriach zu kommen.

Wiirden wir auch wie Paulus sagen: “Ich schdme mich des
Evangeliums nicht”?

Sicherlich hdngt eine Antwort darauf auch davon ab, wie ausgepragt
die Tugend der Tapferkeit in einem jeden und einer jeden von uns ist.

Letztlich héngt hier jedoch alles davon ab, ob wir wie Paulus das



5

Gefiihl und die Uberzeugung haben, daB das Evangelium von Jesus
Christus etwas wirklich Wichtiges und Bedeutendes fiir uns selbst und
fiir all unsere Mitmenschen hier in Miinster, in Deutschland, in

Europa und in aller Welt ist.

Es gehort zum Schonen an unserer globalisierten Welt, da3 wir mit
unserer verschamten religiosen Zurlickhaltung sehen und lernen, daf3
dies nicht {iberall auf Erden so ist und aufgrund der weltweiten

Mobilitdt auch ldngst nicht mehr mitten unter uns so ist.

Auf irritierende Weise muflten wir aufgeklirte Protestanten in den
vergangenen Jahrzehnten lernen, dal3 viele der Migranten, die in unser
Land kamen und kommen, {iberhaupt nicht verschdmt iiber ihre
Religion und ihren Glauben schweigen, sondern ganz ohne Scham
und Scheu ihren Glauben bezeugen und leben, und bis in
Kleinigkeiten der Lebensfiihrung hinein ihre Religion absolut ernst
nehmen und sich so liberhaupt nicht heimlich und leise in unsere
vorhandene Kultur einfiigen. Und wir - wir aufgekldrten
evangelischen Christen - haben Probleme deutlich werden zu lassen,
inwiefern unsere liberale Lebensfiihrung eine geistlich, religios
gepragte ist. Konnen wir in unserer heutigen Gesellschaft den vielen
Migranten unter uns, aber auch den ganz und gar Sékularen

kommunizieren, was das Evangelium ist und fiir uns jeweils bedeutet?

6

Ja, wollen wir dies tiberhaupt kommunizieren?

Paulus jedenfalls schamt sich des Evangeliums nicht. Er will sich mit
seinen Erfahrungen des Evangeliums nicht ins Private zuriickziehen
und sich seiner personlichen HeilsgewiBheit nicht nur in seinen
geistigen Innenwelten und vielleicht noch im familidren Kontext
verschamt heimlich und leise erfreuen. Er hélt vielmehr das
Evangelium auch fiir relevant fiir den 6ffentlichen Raum und kann
dazu schon einmal auf dem Areopag, diesem auch als Gerichtsplatz
dienenden Felsen mitten im antiken Athen mit sagenhaftem Blick
hoch zur Akropolis, 6ffentlich das Wort ergreifen. Und mit dieser
Mission, dieser Botschaft, will er auch ins bunte und plurale

grof3stddtische Rom - und sich dabei seiner Mission nicht schamen.

Die explizite Feststellung eines Nicht-Schamens deutet darauf hin,
daB3 Paulus klar ist, daB dies auch anders gesehen werden konnte und
Mitmenschen ihm und seiner Botschaft ein “Schdm Dich!”

entgegenrufen.

Um das “Nicht-Schdmen” des Paulus zu verstehen, miissen wir den
Zusammenhang genauer betrachten, den Paulus zwischen dem allzu

menschlichen Phidnomen des Schimens und dem Evangelium



herstellt.

Es ist aufregend, wie Paulus in der Aussage “Ich schime mich des
Evangeliums nicht” das menschliche Schimen ganz in die Nihe des
Evangeliums riickt und so vom Phinomen des Schimens her ein Licht
aufs Evangelium und vom Evangelium her ein Licht auf das

Phanomen des Schimens fallt.

Die Betonung eines Nicht-Schidmens finden wir nun auch an anderen
Stellen in der Heiligen Schrift. Die berithmteste Stelle steht am Ende
des zweiten Schopfungsberichts im 2. Kapitel des 1. Buches Moses.
“Und sie waren beide nackt, der Mensch und sein Weib, und schamten

sich nicht” (Gen 2,25).

In der Paradiesgeschichte wird das Nicht-Schdamen sicherlich im
Riickblick festgestellt, denn ohne jede Kenntnis und Erfahrung von
Scham 148t sich auch ein Nicht-Schimen nicht feststellen.

In der darauf folgenden Geschichte vom Siindenfall wird erzihlt, wie
Adam und Eva nach dem Essen des beriihmten Apfels - der
verbotenen Frucht vom Baum in der Mitte des Paradieses - erkannten,
daB sie nackt waren und dann Schurze aus Feigenblittern flochten.
Diese Geschichte sieht in dem Bediirfnis nach Bekleidung eines der
Motive zur Ausbildung von Kultur. Der Mensch wird nach dieser

beriihmten Erzdhlung zum Kulturwesen freilich nicht deshalb, weil er

8

sich vor den Widrigkeiten des Wetters und den Gefahren der Umwelt
zu schiitzen versucht. Der Mensch wird zum Kulturwesen, weil er und
sie sich voreinander schiitzen und verhiillen.

In der Siindenfallgeschichte selbst ist vom Schamen nicht die Rede.
Es ist die Bemerkung am Ende der Paradiesgeschichte, da3 Adam und
Eva sich in ihrer Nacktheit nicht schimten, die darauf zu schlieen
erlaubt, daB3 nach der Siindenfallgeschichte das Schimen ein ganz
urspriingliches kulturelles Motiv, ja, die treibende Kraft zur
Ausbildung von Kultur ist.

Kultur ist hier die Entwicklung und Ausbildung eines zivilisierten und
gepflegten - eines anstindigen - Umgangs von Frau und Mann
miteinander, ja, tiberhaupt des respektvollen Umgangs von Menschen
miteinander. Die Feigenbldtter markieren die kulturelle Grenze, die
nun den zivilisierten Umgang von Adam und Eva regulieren: die den
Blick ihrer Augen und das Ubergreifen ihrer Hinde begrenzen. Ab
nun ist der freie Blick auf den nackten Leib des Anderen und dessen
Beriihrung durch die Hinde der Anderen nur unter den Bedingungen
jeweils freier Selbstbestimmung der Beteiligten zu haben.

So liegt im urmenschlichen Phdnomen des Schidmens nicht nur das
Motiv fiir respektvolle Paarbeziehungen und fiir einen anstéindigen
Umgang mit dem sexuellen Begehren, sondern auch iiberhaupt fiir
Grundprinzipien unserer Zivilisation: den unbedingten Respekt fiir die

individuelle Selbstbestimmung eines jeden Menschen, sowie die



9

Unverletzlichkeit seines und ihres Leibes, zu der auch die
ausschlieBliche Verfiigung iiber den jeweils eigenen Leib gehort. Alle
MalBnahmen in einer Gesellschaft, die diese Prinzipien einschrianken
und also urmenschliche Schamgrenzen verletzen, sind deshalb hoch
begriindungsbediirftig oder sie sind riicksichtslos und

menschenverachtend.

Im Riickblick auf den Urzustand im Paradies blicken wir, die wir hoch
komplexe und komplizierte Kulturwesen sind, auf die Mdoglichkeit
eines ganz ungeschiitzten und kulturell nicht geregelten
Zusammenseins von Frau und Mann, ja iiberhaupt von Menschen
miteinander: von Menschen in ihrer Nacktheit, in ihrer Vertrautheit
miteinander und Verletzlichkeit durch einander. Die Geschichte
erzdhlt freilich, dall dies nicht lange gut ging und schon bald zur
kulturellen Zivilisierung der Beziehungen von Adam und Eva, ja,

iiberhaupt der Menschen untereinander, fiihrte.

Wie ist dann dieses Nicht-Schdmen von Adam und Eva in ihrer
Nacktheit im Paradies zu verstehen?

Dieses Nicht-Schiamen im Paradies ist der Hinweis darauf, dal} es in
der Tat im Zusammenleben von Frau und Mann, ja, tiberhaupt der
Menschen miteinander, darauf ankommt, daf3 sich Menschen nicht

voreinander und fiireinander schimen.

10

Die biblischen Erzdhlungen prisentieren uns solche Schamfreiheit,
solches Nicht-Schdmen, jedoch nicht als Ziel von Erziehung, nicht als
Aufforderung, in familidrer und staatlicher Erziehung und Bildung
den Abbau von Schamgrenzen zu betreiben. Solche Schamfreiheit
wird uns auch nicht als hiillenloses Leben an paradiesischen Stranden
angepriesen. Vielmehr ist der Hinweis auf das paradiesische Nicht-
Schiamen von Adam und Eva das Programm fiir die dann mit dem
Siindenfall einsetzende Kulturarbeit, durch die sie ihr Verhéltnis so
gestalten, daf} sie sich eben gerade nicht schiamen. Das Nicht-Schdmen
von Menschen voreinander und fiireinander folgt also nicht aus dem
wie auch immer durchgefiihrten Abbau von Schamgrenzen, sondern
von der Pflege und Kultivierung dieser Grenzen. Hier gilt, was auch
sonst im Leben tendenziell wahr ist: gerade das Ziehen von Grenzen
und die so geschehende Kultivierung des Differenten und
Individuellen kommt dem Leben viel mehr zu Gute als die Auflosung
von Grenzen zwischen dem, was verschieden und zu unterscheiden

ist.

Die in der Paradiesgeschichte formulierte Vorstellung vom Nicht-
Schiamen als Zielvorstellung aller unserer Bemiithungen um eine
zivilisierte und anstindige Gestaltung menschlichen Zusammenlebens
bekommt ihr Profil gerade durch das BewuBtsein davon, wie sehr

unsere Kulturarbeit von der Moglichkeit und Prasenz des Schidmens



11

gepriagt ist. Das Nicht-Schdmen ist eine Folge der intensiven
Auseinandersetzung mit dem Schidmen und der Herausbildung einer
Kultur, die uns einen Umgang miteinander in all unserer individuellen

Bediirftigkeit ermdglicht, bei dem sich niemand schimen muf.

Heute, am Ewigkeitssonntag, schauen wir nun freilich weniger auf
den Ursprung und Anfang menschlicher Kultur, sondern mehr auf
dessen Ende in Gottes Ewigkeit.

Heute ist der Tag im Kirchenjahr, an dem wir mit dem Hebréerbrief
sagen konnen: “Nun aber sehnen” wir uns “nach einem besseren
Vaterland, ndmlich dem himmlischen.” (Hebr. 11,16a): einem, in dem
wir uns nicht fremd fithlen und die Kultivierung und Zivilisierung der
Gesellschaft so vollkommen ist, dal jeder Mensch in seiner freien
Selbstbestimmung, in der Integritdt seines und ihres Leibes, und in
seiner und ihrer Scham ganz und gar respektiert wird - und sich also
keiner und keine schamt.

Im Zusammenhang mit der im Hebréerbrief artikulierten Sehnsucht
nach einem solchen vollendeten himmlischen Vaterland ist auch von
einem Nicht-Schidmen die Rede.

“Darum schiamt sich Gott ihrer nicht, ihr Gott zu hei3en; denn er hat
ihnen eine Stadt gebaut” (Hebr. 11,16b).

Gott schamt sich nicht, Gott der an ihn glaubenden Menschen zu sein:

der Menschen, die an ihn als den im gekreuzigten Jesus offenbar

12

gewordenen Gott glauben.

Doch warum und wessen sollte Gott sich schamen? Der Hebrierbrief
deutet mehrere Antworten an: Gott konnte sich schdamen, der Gott der
an ihn Glaubenden, ja, iiberhaupt seiner Geschopfe zu sein -
sozusagen, wie eine Mutter sich ihrer mifiratenen und ein Vater sich
seiner schulisch erfolglos gebliebenen Kinder schimt.

Gott konnte sich jedoch auch so schdmen, wie sich ein Vater oder eine
Mutter vor sich selbst schamt: dariiber, daf} er seinen Kindern nicht
richtig Vater ist und sie nicht wirklich miitterlich fiir ihre Kinder

gesorgt hat.

Schiamen konnte Gott sich sicherlich seiner menschlichen Geschdpfe,
auch der an ihn Glaubenden, die hoffnungslos unter ihren
Moglichkeiten des Liebens und des Anstandes und der Reinheit ihrer
Herzen und auch ihrer Klugheit bleiben. Aber vor wem sollte er sich
dariiber schdmen, wenn er der einzige Gott ist?

Schdmen konnte Gott sich nur vor sich selbst und vor seinen
menschlichen Geschopfen und den an ihn Glaubenden und auf ihn
Hoffenden: also dariiber, dal3 er den an ithn Glaubenden und auf ihn
Hoffenden, ja, iiberhaupt all seinen Geschopfen, nicht richtig Gott war

und ist.



13

Der begriindende Zusatz deutet diese Richtung an: Gott schamt sich
ihrer nicht, ihr Gott zu heiflen, “denn er hat ihnen eine Stadt gebaut”.
Gott schamt sich nicht, weil er das Seine tut und den mit dem
Siindenfall begonnenen Kulturproze3 des Menschen zum Abschlufl
bringt. Er vollendet die zivilisierende Formierung differenzierter

menschlicher Gemeinschaften in der Stadt, die er gebaut hat.

Diese Stadt wird als himmlisches Jerusalem vorgestellt. Der Blick auf
das reale Jerusalem, das wie kaum eine andere Stadt auf Erden
zerstritten ist, zeigt, wie notwendig Gottes Bauen an dieser Stadt ist.
Denn wie im heutigen irdischen Jerusalem eine Versohnung der dort
lebenden Menschen kaum vorstellbar ist und gewissermaflen eines
Wunders bedarf, so haben die von uns geschaffenen und zivilisierten
Gesellschaften und Gemeinwesen an vielen Orten oft nicht die Kraft,
aus sich selbst heraus, die Zerstrittenen und Verfeindeten miteinander
zu versOhnen und jeden einzelnen Menschen in seiner Besonderheit zu
respektieren. Deshalb richtet sich im Hebréerbrief die Hoffnung ganz
auf Gott, der das Seine fiir die auf ihn Hoffenden tut und sich deshalb

nicht schamt, ihr Gott zu sein.

Nach dem Propheten Hesekiel tut Gott das Seine fiir Erneuerung, fiir
die Zivilisierung und Kultivierung seines Volkes, indem er die Herzen

der Menschen durch seinen Geist erneuert. Wir haben davon in der

14

alttestamentlichen Lesung gehort.

Dann werden die Menschen in Gottes Volk sich nicht mehr an den
toten und tétenden Buchstaben orientieren und sich gegenseitig mit
Gesetzen und Verordnungen zu disziplinieren versuchen, sondern im
Geist Gottes in Gottes Geboten wandeln und Gottes Recht halten und
danach leben. Dann wird Gott der Gott seines Volkes sein und dieses
von seiner Unreinheit erldsen, ihm reichlich Nahrung auf den Feldern
und Béumen wachsen lassen und insgesamt fiir sein Wohlergehen
sorgen.

Wenn dann die vom Geist Gottes in ihren Herzen erneuerten
Menschen Gott wirklich ihren Gott sein und sich von ihm an Seele
und Leib Gutes tun lassen, dann werden sie auch - so der Prophet -
ihres fritheren bosen, dem Guten gegeniiber gleichgiiltigen Lebens
gedenken und sich im Riickblick nachtrédglich selbst zuwider sein.
Und das ist aus Sicht des Propheten und aus der von ihm présentierten
Sicht Gottes dann auch ganz angemessen.

Denn all das Gute, das Gott fiir die Seinen und seine Geschopfe tut,
das tut er um seinetwillen: um sein Gott-sein auszuiiben, und - so der
Prophet - “nicht um euretwillen .., sondern ihr werdet euch schimen
miissen und schamrot werden ... iiber euren Lebenswandel” (Hes.

36,32).

Gottes groBziigiges Erneuern des Menschen durch seinen Geist, sein



15

Schaffen und Sorgen fiir die Seinen und all seine Geschopfe wird
diesen, so der Prophet, die Schamesréte ins Angesicht treiben. Gott
beschdmt den Menschen durch seine grof3ziigige Fiirsorge.

Gerade der von Gottes Geist im Herzen erneuerte Mensch, der nun
ganz im Sinne des gottlichen Rechts lebt, wird sich im Blick auf sein
fritheres Leben zuwider.

Der von Gott erneuerte, der von Gottes Geist inspirierte neue Mensch
schdmt sich seines alten Lebens, schiamt sich seiner fritheren
Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Guten, schdamt sich seines
vergangenen Egoismus und der damit einhergehenden Bosheiten,
schiamt sich dessen, worauf alles er einstmals seine Hoffnung gesetzt
hat, schdmt sich seiner fritheren Geist- und Lieblosigkeit. Und so wird
die Schamesrdte zum sichtbaren Kennzeichen des neuen von Gottes

Geist inspirierten Menschen.

Fiir Paulus steht das Evangelium, dessen er sich nicht schimt und das
er in aller Welt verbreiten will, fiir die Erkenntnis, daf} das sichtbare
Kennzeichen des neuen, des durch Gott und seinen Geist erneuerten,

Menschen nicht die Schamesrote, sondern die Freude ist.

Das ist fiir Paulus die wirklich frohe Botschaft, dafl die Ndhe Gottes,
Gottes Fiirsorge und Hingabe, die erneuernde Inspiration durch den

gottlichen Geist, die Menschen, die sich das zu Gute kommen lassen,

16

nicht beschdmt. Das Evangelium mit seiner Bitte “Lal Dich
versohnen mit Gott” und seiner Einladung an den Tisch Gottes
“Komm und iB” riickt auch unsere jeweilige vielleicht ganz und gar
nicht gute und Gott gefillige Vergangenheit nicht in ein solches Licht,
dal3 uns unser fritheres Leben so zuwider wird, dal3 wir uns dessen nur
noch schdmen konnen. Vielmehr dominiert in der Sicht des
Evangeliums die Freude {iber das Neue und der Blick voraus, nicht die

Beschdmung tiber das Alte und Vergangene.

Dies ist nun der eigentliche Grund, warum sich Paulus nicht des
Evangeliums schimt.

Das Nicht-Schidmen ist nicht nur Ausdruck dessen, dall Paulus kein
Feigling war und nicht verschiamt das Evangelium und seinen Glauben
vor seinen Mitmenschen verschwieg. Das sicherlich auch.

Paulus schidmt sich jedoch vor allem deshalb des Evangeliums nicht,
weil das Evangelium inhaltlich so ist, daB3 es als durch und durch gute
Botschaft, als Botschaft von der Menschenfreundlichkeit Gottes, nicht
beschimt.

Vielmehr erzeugt das Evangelium Freude. Dies gilt auch im Blick auf
unser moglicherweise gar nicht gutes Leben. Durch das Evangelium
kommen all die Bosheiten, die Liigen und die Lieblosigkeiten so in

den Blick, daB3 Gott sie uns durch Jesus Christus vergibt.



17

Das vergangene, gottlose und ungute Leben ist im neuen, vom
Evangelium erneuerten, Leben - ist im ewigen Leben - nicht als
permanente Anklage und Beschimung présent, sondern als vergebene
Vergangenheit und insofern unter dem Vorzeichen der Freude.
“Freuet euch in dem Herrn allewege!” Es ist die Freude, da} mit
Gottes Hilfe das falsche Leben vorbei ist und Gott es mir vergeben
hat. Und wir nun als Schwestern und Briider ganz ohne Scham iiber
unser altes Lebens am Tisch des Herrn frohlich beisammen sein und
einander im Glauben und in der Hoffnung und in der Liebe stirken

konnen.

Amen.



