Das Gebet des Propheten und das Gebet der Philosophen

Predigt tiber Phil 1,3-11

Semestereroffnungsgottesdienst 23.10.2016, 10 Uhr 30, Observantenkirche Miinster

Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus, und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des
Heiligen Geistes sei mit euch allen!

Predigttext: Phil 1,3-11 (Luther 2017)

»,Ich danke meinem Gott, sooft ich euer gedenke — was ich allezeit tue in allen meinen
Gebeten fiir euch alle, und ich tue das Gebet mit Freuden —, fiir eure Gemeinschaft am
Evangelium vom ersten Tage an bis heute; und ich bin darin guter Zuversicht, dass der in
euch angefangen hat das gute Werk, der wird's auch vollenden bis an den Tag Christi Jesu.

So halte ich es denn fiir richtig, dass ich so von euch allen denke, weil ich euch in meinem
Herzen habe, die ihr alle mit mir an der Gnade teilhabt in meiner Gefangenschaft und
wenn ich das Evangelium verteidige und bekraftige. Denn Gott ist mein Zeuge, wie mich
nach euch allen verlangt von Herzensgrund in Christus Jesus. Und ich bete darum, dass
eure Liebe immer noch reicher werde an Erkenntnis und aller Erfahrung, sodass ihr priifen
konnt, was das Beste sei, damit ihr lauter und unanstoBig seid fiir den Tag Christi, erfiillt
mit Frucht der Gerechtigkeit durch Jesus Christus zur Ehre und zum Lobe Gottes.“

* ¥ *

Ach lieber Bruder Paulus, mochten wir seufzen, wenn wir diesen Text horen,
ach lieber Bruder Paulus, geht es denn nicht einmal, nur ein einziges Mal, nur fiir heute
morgen vielleicht, eine Nummer kleiner?

Muss es denn immer das ganz groBe theologische Besteck sein - immer und immer wieder,
und hier und anderswo gleich zu Beginn eines Briefes? Kiimmert es Dich nicht, ob wir da
reinkommen, ob wir mitkommen, ob wir iiberhaupt verstehen, was Du meinst?

Warst Du nicht im Proseminar und hast nicht gelernt, wozu ein briefliches Proomium da
ist? Die Leser gewinnen und abholen!

Gonnst Du uns nicht etwas Zeit zum geistlichen Ankommen und Atemhholen? Etwas
alltagliche oder auch gottliche Gelassenheit?



Liebe Schwestern und Briider, das ist schon schwere Kost, die uns mit diesem Ausschnitt
aus dem Beginn des Philipper-Briefes vorgelegt wird:

Ein dichter Text, fiirwahr, eine Fiille von geladenen Begriffen und Stichwortern, das volle
paulinische Denken, voll bis hin zur Karikatur, so dass nicht wenige Ausleger meinten, hier
gebe es einen Paulus-Reader’s Digest zu lesen, nicht den echten Paulus.

Dicht, gedrangt, andrangend, erfahrungsreich, eifrig, fast tibereifrig, eine Zumutung fiir
jede gelassene Lektiire, fiir jeden gelassenen Umgang mit der Frage danach, was zahlt und
was gilt im Leben.

So, als ob der Apostel nicht viel Zeit hatte.

Da wird, auffallig und oft, das Gebet erwihnt, die Fiirbitte und auch der Dank, nicht als
gelegentliche Praxis, sondern als Vollzeitbeschiftigung, als hauptsachlicher Lebensinhalt:
Allezeit wird da gebetet, fiir alle in allen Gebeten, so als ob das ganze Leben ein Gebet
ware. Ach lieber Bruder Paulus, raubt Dir vielleicht dieses immerwahrende Gebet die Zeit?
So beten konnen wir jedenfalls nicht.

Da wird ferner auf die Geschichte einer Freundschaft geblickt, auf die Freundschaft, die
zwischen Paulus und seinen Adressaten in Philippi war - oder gewesen sein soll,
hoffentlich vertut sich der Briefschreiber da nicht! - aber nicht nur auf die Vergangenheit
wird geblickt, sondern auch gleich auf die Zukunft, auf die Zukunft bis zum Ende, bis zum
jingsten Tag, bis zum Tag Christi.

Der rhetorischen Umarmung des Apostels kann hier keiner entkommen, immer geht es um
seuch® und uns ,alle“, es geht um die ganze Zeit, seine ganze Zeit und unsere ganze Zeit,
die Zeit, die uns allen bleibt, und, wie ein etwas aufdringlicher Freund, der sich selbst
einladt, will er sobald als irgend moglich, alle wiedersehen.

Und wenn und weil das nun wirklich nicht sofort geht, muss fiirs Erste der Brief herhalten,
er ist seinerseits wie eine stiirmische Umarmung eines Freundes, dem wir vielleicht etwas
weniger Herzlichkeit entgegenbringen als er uns, dem wir vielleicht etwas weniger
nahestehen als er meint, der mehr Zeit in uns investiert als wir in ihn, und der wohl auch
einsamer ist, als wir im Gewirr unseres Alltags.

Ach, lieber Bruder Paulus! Ist Dein Lebensinhalt denn nur Evangelium, Gebet, und die
Sorge um uns?

Warum aber ist dieser andringende Freund gerade doch selbst verhindert? Nun, keine
Nachlassigkeit, keine Nebensachlichkeit, natiirlich nicht!

Es geht fiir ihn gerade einmal wieder ums Ganze, nicht allein um das Ganze seines Lebens
- er ist ganz offenbar im Gefangnis und vom Tode bedroht, es geht fiir ihn um das Ganze
seines Lebens, so wie er es, schon als erwachsener Mann, fiir sich neu gestaltet, ja neu
erfunden hat. Alles, was vorher war, ist ja nun - vermeiden wir hier und heute das S-Wort -
sein ganzes fritheres Leben ist nun fiir ihn ja Dreck, wie er seinen Freunden in Philippi
zwei Kapitel spater mitteilt.



Es geht Paulus damit zugleich um DIE Wahrheit, die fiir ihn eine frohe Wahrheit ist, nicht
eines der vielen Evangelien, die es so gibt in der Welt bunter Nachrichten und
verheiBungsvoller Botschaften, sondern die eine gute Nachricht, die gilt. Dafiir, so meint
er, steht er vor Gericht und ist mit dem Tode bedroht. Er riskiert es tatsachlich, dafiir ein
Martyrer zu werden.

Welch’ ein Kontrast: Wenn ich in meinem Professorengewerkschaftsblatt den
obligatorischen Fragebogen lese, antworten die Kolleginnen und Kolleginnen aus allen
Disziplinen auf die Frage nach der Wahrheit immer damit, dass es sie nicht gibt oder sie zu
finden eine Illusion ist, bestenfalls ein uneingelostes Postulat der praktischen oder
theoretischen Vernunft. Wir alle halten es da wohl mehr mit Pilatus als mit Paulus. Und
wir taugen nicht zu Martyrern.

Und schlieBlich, auch das kann uns Paulus nicht ersparen, gibt es auch noch Ratschlége fiir
das Leben seiner Leser, fiir uns, heute und allezeit und bis zum Ende unseres Lebens:
Liebe, Gerechtigkeit, Lob und Ehre Gottes als Ziel und Zweck unseres Lebens! Ja, dieser
Apostel predigt Moral, und er ist keineswegs der Meinung, dass unser Glaube nichts mit
unserem Tun zu habe. Eher so wie Jesus: An ihren Friichten sollt ihr sie erkennen. Uns
bleibt wirklich wenig erspart.

Ziemlich viel jedenfalls fiir ein paar Zeilen, vermutlich zu viel schon fiir diejenigen, die
diesen Text zum ersten Mal lasen und vorlasen und horten.

Wiirden wir einem solchen Brief empfangen, oder wiirden wir einem solchen
Briefschreiber im realen Leben begegnen, ich weiB nicht, ob wir ihn nicht vor allem als
furchtbar anstrengend empfanden.

Ja, dieser Brief ist ziemlich anstrengend. Und vielleicht auch etwas tibergriffig in seinem
Bitten und Raten, seinen fast erdriickenden Umarmungen, seiner Polemik, und seinen
vielen Ratschlagen fiir unser Leben.

Und dieses Unbehagen, davon bin ich iiberzeugt ist nicht nur das Unbehagen der
nachaufgeklarten, multireligios toleranten Postmoderne, in der wir leben, nein, ich konnte
mir denken, dass Paulus auch schon vielen seiner antiken Zeitgenossen einfach gehorig auf
den Wecker gegangen ist.

* X *

Daher also: Etwas Entspannung gefallig?

In den ,Ninety-nine stories of God“ der amerikanischen Autorin Joy Williams finde ich
den folgenden kleinen Text:



,Wir konnen nur wissen, was Gott nicht ist, nicht, was Gott ist.

Wir konnen nie iiber Gott verniinftig reden, wie wir iiber gewohnliche Dinge sprechen,
aber das bedeutet nicht, dass wir es aufgeben sollten, iiber Gott nachzudenken.

Wir treiben unseren Geist vorwarts bis an die Grenzen dessen, was wir wissen konnten,
immer tiefer hinein in die Dunkelheit des Unbekannten.“

Hier spricht keine Atheistin, und auch keine Agnostikerin. Hier spricht eine Autorin, die in
kleinen, manchmal lustigen, manchmal tragischen, manchmal absurden Geschichten
versucht, Gott im Alltag der Welt auf die Spur zu kommen. Im Sinne des gehorten Zitates
miisste ich genauer formulieren: Die Geschichten versuchen, dem auf die Spur zu
kommen, was Gott NICHT ist.

Hier spricht eine Frau, fiir die das Nachdenken iiber Gott eine aufregende, zugleich
alltaglich-entspannte Spurensuche ist.

Diese Haltung und diese Texte sprechen uns an, denn sie sind mit ihrem Humor weise,
ohne sich selbst fiir weise zu halten.

Sie sind ernsthaft, aber nicht bedrangend.

Sie sind leicht, aber nicht leichtfertig.

Sie lehren uns, die Ungewissheit unseres Lebens auszuhalten, ohne sie zu vernebeln oder
zu verdrangen.

Sie nehmen uns als Erwachsene ernst und schicken uns nicht in ein religioses Disney-
Land, in dem immer alles gut ausgeht.

Sie leiten uns an, das Frage und Suchen und Nicht-Wissen als Geschenk und Geheimnis
der Welt auszuhalten ja, anzunehmen.

Zugleicht entspannen diese Worte uns. Sie drangen sich nicht auf, sie driicken uns nicht zu
fest an sich. Sie predigen keine Moral, sie begniigen sich damit, ein Angebot zu machen fiir
unser Horen und Sehen.

Hinschauen, dem Leben zuhoren, auf seine verschiedenen Stimmen lauschen, suchen,
ohne zu finden, die Leere, die Liicken aushalten - das ist mir sympathisch, das geht mir
nahe, das entspricht mir.

»Ninety-nine stories of God“ - nicht nur das eine Evangelium.

Fragmente vieler bunter Erfahrungen und Bilder, nicht die eine Wahrheit.

Suchen, und damit leben konnen, nicht zu finden, nicht aber: den Stein der Weisen
gefunden haben und alle Welt nun damit zu behelligen.

Sucher, nicht Prediger und Missionare, Philosophen, nicht Propheten, so sind wir.



Es passt so gut, dass die 99 Geschichten von Gott keine Titel tragen und keine dicht
gedrangten Einleitungen haben. Nein - was fiir eine wunderbare Idee - sie haben Unter-
Titel, Unter-Schriften, sie lassen sich erst im Nachhinein auf einen kurzen Nenner bringen.
»~Naked mind“ - ,nackter Geist“, vielleicht auch ,,bloBer Verstand“ - heifit die Unterschrift
unter die Geschichte, die wir eben gehort haben. Versteht man die feine Ironie dieses
Untertitels?

* X *

Nein, liebe Schwestern und Briider, ich muss mogliche Horerwartungen enttauschen: Ich
werde in den Minuten, die mir bleiben, nicht mehr die homiletische Kurve nehmen, die
zuletzt dahin fiihrt, wohin eine Predigt dem Vorurteil nach immer fiihren soll: dem
biblischen Text letztlich recht zu geben gegen all’ unsere Fragen und Einsichten und
Erfahrungen.

Es wird also gleich kein happy end fiir Paulus geben, er ist und bleibt eine Zumutung,
wenn auch ein Bruder und Freund, und unser bloBer Verstand und unsere reflektierte
Erfahrung und unsere Wahrnehmung und Einsicht, mit denen wir insgesamt ja nicht so
schlecht fahren in diesem Leben, mit all’ dem werden wir uns kaum vom Philosophen zum
Propheten bekehren lassen, nur weil der Apostel uns iiberfillt mit der Uberfiille seiner
Einsichten und Erfahrungen.

Fiir Paulus aber bleibt es dabei, und wir miissen das wahrnehmen und respektieren, aber
nicht nachbeten: Alles frithere Nachdenken und Studieren, das ist ihm Dreck geworden, er
hat sich der einen Geschichte von Gott verschrieben und dafiir die 99 Geschichten, die
1001 Geschichten, oder die 613 Gebote und Verbote, hinter sich gelassen.

Erst wenn wir diesen Unterschied an uns heranlassen und aushalten, werden wir
einigermalen erfassen, was die ,iiberschwiangliche Erkenntnis der Gnade Gottes“, von der
Paulus spricht, fiir ihn bedeutet haben muss, was sein Damaskus-Erlebnis fiir ihn war: er
wurde vom Philosophen zum Propheten. Fremder Bruder und Freund!

Immerhin gibt es Gemeinsamkeiten zwischen unseren Geschichten und seinem Brief, und
wir miissen uns ja auch heute morgen gar nicht entscheiden fiir eine der beiden
Haltungen, die wir in den zwei Texten entdecken. Wir diirfen ja hinschauen, zuhoren,
lauschen, suchen, ohne gleich zu finden oder zu entscheiden. Es ist ja Sonntag heute.

Ja, es gibt Gemeinsamkeiten: Beide Texte sprechen von Erfahrung und Einsicht, unsere 99
Geschichten von Gott ebenso wie der Apostel zu Beginn seines Schreibens an die Philipper.
Die 99 Geschichten sind nichts anderes als der literarische Niederschlag und die poetische
Umformung von Einsichten und Erfahrungen, und seien es nur die Erfahrungen des
Leeren und Liickenhaften, die auf die Dunkelheit des ewig Unbekannten verweisen. Und



auch Paulus spricht von Erkenntnis und sinnenhafter Erfahrung - von gnésis und
aisthésis, fiir die Philosophen unter uns - die er uns wiinscht, fiir die er Gott bittet.

Vielleicht wire das ja ein Gebet fiir uns heute: ,Herr unser Gott, schenke uns den
dringenden Wunsch, Dich zu erfahren und zu erkennen!“ Dies ist vielleicht ein Gebet, das
auch wir Philosophen des Alltags mitsprechen konnen.

Unsere Texte lehren uns: So betet die praktische, nicht die theoretische Vernunft.

Der Charme der ,,99 Geschichten von Gott“ ist der, dass sie sich - poetisch verdichtet - im
Alltag auf die Suche machen, inmitten des Gewirrs von Tun und Lassen, von Gutem und
Bosem, von Hellem und Dunklem, von Licht und Schatten, von Wiederholtem und
Einmaligem, von Leben und Tod.

Wenn wir nicht hier auf die Spur Gottes kommen, wo dann?

»Schenke uns den Wunsch und den Mut, uns in diesem bunten Gewirr auf die Suche zu
machen und in das Dunkel Deines Geheimnisses vorzustoBen®. So konnen wir Philosophen
des Alltags beten.

Beim Propheten wird aus dieser Suche im Gewirr des Alltags die Gewissheit: Erfahrung
und Erkenntnis sind nicht Sache der Theorie, sondern der Praxis, Eurer Praxis, Eures Tuns
und Lassens, des Guten und des Bosen, das Ihr tut. Glaubt blo8 nicht, Euer Leben und
Wandeln hatten nichts mit Gott zu tun.

Bemerkenswert: Auch Paulus spricht hier nicht ausdriicklich von der Erkenntnis und der
Erfahrung Gottes. Gut moglich, ja sehr wahrscheinlich, dass er an sie denkt.

Aber wie betet der Prophet? So betet er, unablassig, fiir uns: An Erkenntnis und Erfahrung
wachsen moge die praktische Liebe! Werdet klug und wahrhaft in Eurer
Mitmenschlichkeit, in eurer sozialen Tugend! Werdet erfahren und fest in Eurer
Barmherzigkeit! Eure Erkenntnis und Erfahrung befahige Euch zur Unterscheidung von
Gut und Bose, von Gerecht und Ungerecht! Euer Wissen werde praktisch, und es diene
dem Guten! So zu wiinschen, so zu handeln, das sei Euer Zeugnis, das sei Euer Bekenntnis!
So zu tun, dass sei Eure Spur in dieser Welt!

Liebe Schwestern und Briider, am Anfang eines akademischen Jahres ein solches Gebet zu
horen, ist angebracht und heilsam: Euer Wissen werde praktisch, und es diene dem Guten!
An Erkenntnis und Erfahrung wachsen moge Eure Liebe! Dass sei Eure Spur in dieser
Welt.

Gewiss, es ist das Gebet eines Propheten, nicht das eines Philosophen. Hier betet jemand,
der von einer einzigen Geschichte gefangen ist, nicht verwickelt in 99 oder 1001.



Und so sind wir wohl nicht in der Lage, dieses Gebet von Anfang bis Ende laut und
gemeinsam mit dem Propheten und Bruder zu rezitieren.

Doch gebe uns der gnidige Gott, im Laufe des beginnenden Studienjahres, inmitten des
nun wieder anhebenden Gewirrs von Tun und Lassen, von Gutem und Bosem, von Hellem
und Dunklem, von Licht und Schatten, von Wiederholtem und Einmaligem, von Leben
und Tod, inmitten all’ dessen, was uns begegnen wird,

gebe uns der gnadige Gott, in das Gebet des Propheten hin und wieder und leise und
stiickweise mit zu einzustimmen.

Und der Friede Gottes, der hoher ist als alle Vernunft, wird eure Herzen und Sinne in
Christus Jesus bewahren.

Amen



