,,1Das habt thr mir getan...*

Predigt von Perry Schmidt-Leukel

Universitatsgottesdienst, 13. November 2016, Observantenkirche
Predigttexte:

Matthius 25,31-46

(31) Wenn der Menschensohn in seiner Herrlichkeit kommt und alle Engel mit
thm, dann wird er sich auf den Thron seiner Hertlichkeit setzen. (32) Und alle
Vélker werden vor thm zusammengerufen werden und er wird sie voneinander
scheiden, wie der Hirt die Schafe von den Bbcken scheidet. (33) Er wird die Schafe
zu seiner Rechten versammeln, die Bocke aber zur Linken.

(34) Dann wird der Konig denen auf der rechten Seite sagen: Kommt her, die ihr
von meinem Vater gesegnet seid, nehmt das Reich in Besitz, das seit der
Erschaffung der Welt fiir euch bestimmt ist. (35) Denn ich war hungrig und ihr
habt mir zu essen gegeben; ich war durstig und ihr habt mir zu trinken gegeben; ich
war fremd und obdachlos und ihr habt mich aufgenommen; (36) ich war nackt und
ithr habt mir Kleidung gegeben; ich war krank und ihr habt mich besucht; ich war
im Gefingnis und ihr seid zu mir gekommen. (37) Dann werden ihm die Gerechten
antworten: Herr, wann haben wir dich hungrig gesehen und dir zu essen gegeben,
oder durstig und dir zu trinken gegeben? (38) Und wann haben wir dich fremd und
obdachlos gesehen und aufgenommen, oder nackt und dir Kleidung gegeben? (39)
Und wann haben wir dich krank oder im Gefingnis gesehen und sind zu dir
gekommen? (40) Darauf wird der Konig thnen antworten: Amen, ich sage euch:
Was ihr fiir einen meiner geringsten Briider getan habt, das habt ihr mir getan.

(41) Dann wird er sich auch an die auf der linken Seite wenden und zu ihnen sagen:
Weg von mir, ihr Verfluchten, in das ewige Feuer, das fiir den Teufel und seine
Engel bestimmt ist! (42) Denn ich war hungrig und ihr habt mir nichts zu essen
gegeben; ich war durstig und ihr habt mir nichts zu trinken gegeben; (43) ich war
tremd und obdachlos und ihr habt mich nicht aufgenommen; ich war nackt und ihr
habt mir keine Kleidung gegeben; ich war krank und im Gefangnis und ihr habt
mich nicht besucht. (44) Dann werden auch sie antworten: Herr, wann haben wir
dich hungrig oder durstig oder obdachlos oder nackt oder krank oder im Gefingnis
gesehen und haben dir nicht geholfen? (45) Darauf wird er ithnen antworten: Amen,
ich sage euch: Was ihr fiir einen dieser Geringsten nicht getan habt, das habt ihr
auch mir nicht getan. (46) Und sie werden weggehen und die ewige Strafe erhalten,
die Gerechten aber das ewige Leben.



Im ersten Teil des buddhistischen Kanons (Vinaya Pitaka, Mahavagga 8:26:1-4)
wird folgende Episode tiberliefert:

Zu der Zeit war irgendein Monch an einer Darmstorung erkrankt und lag da, in
seinem eigenen Unrat begraben. Wihrend nun der Herr mit seinem Begleiter, dem
ehrwiirdigen Ananda, die Runde durch die Schlafstitten machte, kam er auch zur
Zelle dieses Monchs. Da sah der Herr diesen Monch in seinem eigenen Unrat
begraben, und nachdem er ihn gesehen, trat er auf den Ménch zu und sprach zu
thm: ;Was fehlt dir, Ménch?® Ich habe eine Darmstérung, Herr. Hast du denn
auch einen Pfleger, Monch?‘ Nein, Herr.* ,Warum pflegen dich die Monche nichtr*
,ch bin ithnen, Herr, zu nichts niitze, darum pflegen mich die Ménche nicht.*

Da sprach der Herr zum ehrwiirdigen Ananda: ,Geh, Ananda, bring Wasser herbei,
wir wollen diesen Ménch baden.* ,Jawohl, Herr?, sprach der ehrwiirdige Ananda,
gehorchte dem Herrn und brachte Wasser. Und der Herr goss das Wasser tber ihn,
und der ehrwiirdige Ananda wusch ihn ab. Der Herr nahm ihn am Kopfe, der
ehrwiirdige Ananda hob ihn bei den FiiBen auf und sie legten ihn aufs Bett.

Aus diesem Anlass und bei dieser Gelegenheit lie3 nun der Herr die
Monchsgemeinde zusammenkommen und richtete an die Monche die Frage: ,Ist
da, ihr M6nche, in der und der Zelle ein kranker Ménch?® ,Ja, Herr.* \Was fir eine
Krankheit, ihr Monche, hat dieser Monch?® ,\Der Ehrwiirdige, o Herr, ist an einer
Darmstorung erkrankt.* ;Hat denn aber, ihr Monche, dieser Monch einen Pfleger?
,Nein, Herr. \Warum pflegen die Ménche ihn denn nicht?* ,Dieser Monch, Herr, ist
den Monchen zu nichts niitze, darum pflegen thn die Ménche nicht.

[Da entgegnete ithnen der Buddha]: ,Ihr habt, ihr M6nche, weder Mutter noch
Vater, die euch pflegen konnten. Wenn ihr, o Monche, nicht einer den anderen
pflegt, wer soll euch dann pflegen? Wer, ihr Monche, mich pflegen wiirde, der soll
den Kranken pflegen.!

In einem heiligen Hadith, tiberliefert von Muslim, heil3t es:

Allah der Michtige und Erhabene spricht am Tag der Auferstehung:

,O Sohn Adams, Ich war krank und Du hast Mich nicht besucht.® Er sagte: ,O
Herr, wie kann ich dich besuchen, wo Du doch der Herr der Welten bist?* Er
sprach: ,Hast du nicht gewusst, dass einer meiner Knechte krank war, und du hast
thn nicht besucht? Hast du nicht gewusst, dass wenn du ihn besucht hattest, du
Mich bei thm gefunden hittest?

O Sohn Adams, Ich habe dich um Speise gebeten, doch du hast Mich nicht
gespeist.® Br sagte: ,O Herr, wie kann ich Dich speisen, wo Du doch der Herr der

! Leicht modifiziert nach der deutschen Ubersetzung in: M. Winternitz, Der iltere Buddhismus nach Texten des
Tipitaka, Ttbingen 1929, 140f.



Welten bist?* Er sprach: ,Hast du nicht gewusst, dass einer Meiner Knechte dich
um Speise bat, doch du hast ihn nicht gespeist. Und hast Du nicht gewusst, dass
wenn du ihn gespeist hittest, du dies (...) bet Mir gefunden hittest?

O Sohn Adams, Ich habe dich um Trank gebeten, doch du hast mich nicht
getrankt.” Er sagte: ,O Herr, wie kann ich Dich trinken, wo Du doch der Herr der
Welten bist?* Er sprach: ,Einer Meiner Knechte hat dich um Trank gebeten, doch
du hast ihn nicht getrinkt. Wenn du ithn aber getrankt hattest, hattest du dies (...)
bei Mir gefunden.

ook ok ok ok

Liebe Gottesdienstgemeinde,

der Volkstrauertag, den wir heute begehen, wurde in der dunkelsten Zeit
Deutschlands zum ,,Heldengedenktag® um stilisiert. Heute soll er an die Opfer von
Kriegen und Gewaltherrschaft aller Nationen erinnern. Das Evangelium, das wir
soeben gehort haben, stammt aus der gro3en Gerichtsrede bei Matthdus. Es
handelt von Normen des menschlichen Verhaltens, die in Kriegen und totalitirer
Gewaltausiibung oft mit Fiilen getreten werden. Doch unser Evangelium ist
zugleich ein Text, der hinter diesen Normen noch eine weitere, tiefere und
vielschichtige Dimension er6ffnet. Ich empfinde dieses Evangelium als einen in
mehrfacher Hinsicht aufregenden Text und mochte meine Eindriicke gerne mit
Thnen teilen.

Ein Aspekt, der mich schon seit Jahrzehnten bewegt, ist folgender: Im gro3en
Weltgericht werden die Menschen nicht danach gefragt und beurteilt werden, ob sie
an Jesus geglaubt haben und ob sie auf seinen Namen getauft wurden. Mit anderen
Worten, dieser Text grenzt die Méglichkeit, das ewige Heil zu erlangen, keineswegs
nur auf explizite Christen ein. Der Menschensohn auf seinem himmlischen Thron
teilt die Schafe und Bocke nicht nach ihrer Religionszugehorigkeit ein — zumindest
nicht nach Religionszugehorigkeit in einem vordergriindigen, institutionellen Sinn.
Im groflen Weltgericht, so lautet ein Aspekt dieses Textes, geht es nicht um den
richtigen Glauben in einer verbalen, dogmatischen oder kirchlich verfassten Form
von Glauben. Jeglichem christlichen Exklusivismus, wonach nur getaufte Christen
gerettet werden, ist damit eine deutliche Absage erteilt.

Dennoch spielt Jesus - und unser Verhiltnis zu thm - in diesem Text durchaus eine
zentrale Rolle, aber in einem ganz anderen, unerwarteten Sinn. Die Beziehung zu
Jesus ist durchaus wichtig, ja entscheidend. Hat man ihm Essen und Trinken
gegeben? Hat man ihn mit Obdach und Kleidung versorgt? Hat man ihm sich

2 Nach der deutschen Ubertragung von Ahmad von Denffer, Vierzig Heilige Hadite, Miinchen 1987, 74-77.



selber gegeben — die eigene Zeit und Nihe, wenn er allein und verlassen war? All
das hat man Jesus gerade dann getan, wenn es, vordergriindig gesehen, dabei nicht
um ihn ging, sondern um Arme, Obdachlose, Kranke, ja um Verbrecher im
Gefingnis. Die Botschaft dieses Evangeliums ist iiberaus paradox: Wir dienen Jesus
gerade dann, wenn es nicht er ist, dem wir dienen, sondern einfach nur jenen, die
unsere Hilfe und Nahe brauchen.

Warum ist das so? Mich interessiert, was es mit diesem Paradox auf sich hat. Und
mich interessiert, warum sich Jesus, nach Aussage dieses Textes, mit den
Schwachen und Hilfsbediirftigen identifiziert. Wie kommt Jesus eigentlich dazu zu
sagen: das, was wir einem der Geringsten getan haben, haben wir ihm getan? Bei
meinem Nachdenken iiber diese Fragen empfinde ich die zwei Paralleltexte aus
dem Buddhismus und dem Islam, die wir eben gehort haben, als hilfreich.

Blicken wir zunichst auf den buddhistischen Text. Der Buddha besucht eine
Gruppe seiner Monche. Dort stellt er fest, dass es unter ithnen einen kranken
Monch gibt, der von den anderen vernachlissigt wird. Dieser Monch leidet an einer
Durchfallerkrankung — im alten Indien wohl kein seltenes Phinomen.
Offensichtlich ist er so geschwicht, dass er sich nicht mehr selber helfen kann. Seit
Tagen, so konnen wir annehmen, liegt er in seinen eigenen Exkrementen, wihrend
sich die anderen Ménche threm monastischen Alltag widmen, dem Memorieren der
Worte Buddhas und der Meditation. Der erkrankte Monch war wohl nur ein
einfaches Mitglied der Monchsgemeinschaft. Jemand, der keine besondere Position
besal}, der weder der Abt, noch der Spiritual bzw. der Guru war. Er war den
anderen Monchen ,,zu nichts niitze®, heil3t es im Text, und so kiimmerte sich
niemand um ihn. Anders jedoch der Buddha selbst. Als er den kranken Monch
erblickt, macht er sich, mit Unterstiitzung seines Begleiters Ananda, sogleich an die
Arbeit. Gemeinsam waschen sie den Monch und betten ithn behutsam auf seine
Liege. Mit Recht illustriert das Johannes-Evangelium (Joh. 13) die dienende
Haltung Jesu damit, dass Jesus seinen Jungern die Fiille wischt. Der buddhistische
Text steigert dies noch, indem der Buddha den kranken Ménch von dessen
Exkrementen reinigt.

AnschlieBend sucht der Buddha das Gesprach mit den anderen Monchen dieser
Gemeinschaft. Wie konnte es sein, dass sie sich nicht um ihren kranken Mitbruder
gekiimmert haben? Wieder lautet die Antwort, dass dieser ja ,,zu nichts niitze*
gewesen sei. Und da belehrt der Buddha sie eines Besseren: Sie sollen einander als
eine Familie betrachten. Fireinander Vater und Mutter sein und sich so
umeinander kiimmern wie es Vater und Mutter tun wiirden. Dann greift er den
Punkt auf, der kranke Monch sei ja unbedeutend gewesen. Hierauf bezieht sich
wohl der Satz des Buddhas: ,,Wer, thr Ménche, mich pflegen wiirde, der soll den
Kranken pflegen.” Die Bedeutsamkeit des Buddhas stand ja fiir die Monche aul3er
Frage. Jeder von ihnen wire wohl bereit gewesen, dem Buddha im Falle einer



Erkrankung zur Seite zu stehen. Vor diesem Hintergrund identifiziert sich der
Buddha mit dem schwachen, hilflosen und unbedeutenden Ménch. Ja, wir kénnten
sein Wort durchaus in die Sprache des Matthdusevangeliums tbersetzen: Was IThr
diesem Geringsten unter den Monchen tut, das habt ihr mir getan.

Auch hier ldsst sich nun dieselbe Frage stellen, die ich an das Evangelium gerichtet
habe: Warum tut der Buddha dies? Warum identifiziert er sich mit diesem kranken,
schwachen und hilflosen Mensch? Eine Antwort auf diese Frage finden wir in
einem spateren buddhistischen Text aus dem siebten oder achten Jahrhundert.
Dort erklirt der Autor, Santideva, dass ein Erleuchteter sein eigenes Selbst
aufgegeben und stattdessen alle anderen als sein Selbst angenommen habe. Wer
also wie der Buddha erleuchtet ist, betrachte alle anderen Menschen als sein eigenes
Selbst und er behandle die anderen auch so als wiren diese er selbst. Mit anderen
Worten, ein Erleuchteter liebt die anderen wie sich selbst oder, genauer gesagt, a/s
sich selbst. Santideva zieht daraus nun einen verbliffenden Schluss: Die wahte
Verehrung der Buddhas, so Santideva, besteht folglich darin, den anderen
Menschen zu dienen. Da die Buddhas aus Mitleid alle Welt zu ithrem eigenen Selbst
gemacht haben, dienen wir den Buddhas nur dann im echten Sinn, wenn wir den
anderen Menschen dienen. Sich den anderen in Mitleid zuzuwenden, ,,das allein® —
schreibt Santideva wortlich — ,,ist die Verehrung der Buddhas.“> Auch hier kénnen
wir sagen: Was man den anderen getan hat, das hat man dem Buddha getan.

Damit erklirt Santideva wie man den Buddha auf die richtige Weise verehrt. Aber
warum sollen wir den Buddha tiberhaupt verehren? Auch hierauf gibt Santideva
eine Antwort. Die Liebe zu den Buddhas entspringt aus dem Bewusstsein, dass wir
selber auf deren Mitleid, auf deren Barmherzigkeit angewiesen sind. Nur weil die
Buddhas alle Wesen als ihr eigenes Selbst annehmen, gibt es Hoffnung auch fiir
uns. Zu sehr ist jeder von uns in seine eigene Selbstbezogenheit verstrickt, um sich
allein daraus befreien zu kénnen. Die Befreiung wird erst méglich, wenn wir
erkennen: Wir kénnen uns auf das Erbarmen der Buddhas verlassen. Thr Mitleid
wird uns retten. Der Dank und die Verehrung, die wir dafiir empfinden, kann uns
dazu motivieren, dann selber die geistige Haltung eines Buddhas zu tibernehmen.
Wir verehren sie, indem wir uns selber voll Mitgefiihl jenen zuwenden, die unserer
Hilfe bediirfen. Die wahre Verehrung der Buddhas besteht in der Nachahmung
ithres Mitleids.

Wie nun aber ist es bei Jesus? Auch bei ihm spielt das Motiv der Nachahmung eine
wesentliche Rolle. Dem jidischen Neutestamentler Geza Vermes zufolge, ist Jesu
Leben und Lehre insgesamt von dem Gedanken der Nachahmung Gottes, der
imitatio dez, bestimmt. In der Bergpredigt spricht Jesus: ,,Ihr sollt vollkommen sein,
wie euer Vater im Himmel vollkommen ist* (Mt. 4:48). In der Version bei Lukas
heil3t es: ,,Seid barmherzig, wie auch euer Vater im Himmel barmherzig ist* (Lk

3 Bodhicaryavatara 6:126f.



0:36). Nach Vermes enthilt diese Aussage den Schlissel, von dem her sich Jesu
Selbstverstindnis erschlieBen lasst.* Jesu ,,Aufmerksamkeit®, schreibt Vermes, ,,galt
der vollkommenen Verkorperung Gottes in seiner eigenen Person (...) und der
Weitergabe dieser Lebensweise an seine Anhinger.*

In und mit seinem eigenen Leben driickt Jesus somit die Barmherzigkeit Gottes
aus. Damit wird er quasi zum Symbol Gottes, zum ,,Bild des unsichtbaren Gottes®,
wie es der Kolosser-Brief (1:15) sagt. Ich denke, dass wir dies auch auf unser
heutiges Evangelium beziehen konnen, ja, beziehen miussen. Jesus identifiziert sich
deshalb mit den Schwachen, den Verlassenen, den Geringen, weil er darauf
vertraut, dass Gott selbst dies tut. Weil er darauf vertraut, dass die Barmherzigkeit
Gottes niemanden ausschlief3t, ja dass sie gerade jene umfingt, die von allen
anderen ausgeschlossen werden.

Wenn wir den Text aus der gro3en Gerichtsrede so lesen, offenbart er nochmals
einen neuen Aspekt. In gewisser Weise sind wir selbst, ein jeder von uns, jene
,,Geringsten®, denen Gottes Erbarmen gilt. Wir sind es, die er nicht verldsst — und
genau deswegen konnen und sollen auch wir niemanden tibergehen. Wenn wir in
Anspruch nehmen, dass Gott »t #uns Erbarmen hat, dann miussen wir dies auch
einem jeden anderen zugestehen und uns entsprechend verhalten.

Mir scheint, dass genau diese Deutung unseres Evangeliums von dem eben
gehorten islamischen Text gestiitzt wird. Das mag viele tiberraschen. Es handelt
sich bei diesem Text nicht einfach um einen gewohnlichen Hadith, um ein Wort
des Propheten. Vielmehr gehort dieser Hadith zu den sogenannten ,,Heiligen
Hadithen®, das heift, zu jenen Hadithen, in denen nicht der Prophet Muhammad,
sondern, wie im Koran, Gott selber spricht. Genau das macht unseren Hadith
besonders aufregend. Meines Erachtens durfen wir annehmen, dass dieser — von
dem Zeugen namens ,,Muslim* Giberlieferte Hadith — durch den Text aus dem
Matthaus Evangelium beeinflusst ist. Denn er gleicht dem Evangelium nicht nur
sprachlich und inhaltlich, sondern hat wie das Evangelium eine eschatologische
Lokalisierung. Und genau dieser Finfluss macht den islamischen Text so spannend.
Denn das, was bet Matthius als Worte Jesu erscheint, wird in unserem islamischen
Text unmittelbar zum Wort Gottes. Go#t selber spricht: ,,Ich war krank ..., ich war
hungtig ..., ich war durstig ...“. Dementsprechend dndert sich auch die Art der
Verbluffung. Bei Matthius fragen die Angesprochenen tiberrascht: Wann haben wir
Dich, den Menschensohn, Dich Jesus, krank und hungrig gesehen? Im heiligen
Hadith wird die Verbliffung ins Unendliche gesteigert: Wie ist es moglich, dass
Gott, der ,,Herr der Welten®, krank, hungrig und durstig sein soll? Die barmherzige
Zuwendung zum Schwachen, so der Tenor des Hadith, gilt direkt Gott. Die
Nichstenliebe ist die wahre Form der Gottesliebe. Daher wundert es auch nicht,

4 G. Vermes, Jesu der Jude, Neukirchen-Vluyn 1993, 267f.
5 Ebd. 262.



dass im Jahr 2007 138 islamische Gelehrte und Religionsfiihrer in dem Dokument
,, A Common Word* erklart haben, dass fiir Muslime wie fiir Christen die Einheit
von Gottes- und Nichstenliebe gleichermalien zentral ist.

Aber der genannte Hadith tiberrascht auch in christologischer Hinsicht. Denn das,
was bei Matthdus noch implizit ist, die Vorstellung, dass Jesus Symbol oder Bild
Gottes ist, dass seine Barmherzigkeit die Barmherzigkeit Gottes nachahmt und
somit widerspiegelt, wird hier zutiefst bejaht. Wenn diesem Hadith tatsichlich eine
Kenntnis des Evangeliums zugrunde liegt, dann lautet seine Botschaft: Ja, das, was
Jesus hier spricht, das ist wirklich das Wort Gottes. Genauso wie Jesus zu den
Menschen steht, und wie er es hier ausdriickt, genauso steht Gott zu den
Menschen. Eine wahrhaft aufregende Botschaft im Herzen der islamischen
Tradition.

Spannend ist aber auch, dass in dem Hadith die Teilung der Menschen in zwei
Gruppen fehlt. Das gottliche Verdikt, dass man ihn nicht besucht, nicht gespeist
und nicht getrinkt habe, gewinnt hier ganz die Form der prophetischen Warnung.
Das Wort wird zum Aufruf: Erkenne, dass all das, was Du Deinem Nichsten tust,
Gott getan ist. Es ist nicht von ewiger Strafe und ewigem Leben die Rede, sondern
allein vom Lohn, den es nicht zu versaumen gilt. Aber was ist dieser Lohn? An
zwei Stellen bleibt der Hadith diesbeziiglich ritselhaft: Wenn Du ihn gespeist
hittest ..., wenn Du ihn getrinkt hattest ..., dann hattest du ,,dies* bei Mir
gefunden. Was meint dieses ratselhafte ,,dies*? Im ersten seiner drei Teile spricht
der Hadith allerdings Klartext. Dort heil3t es: ,,wenn du ihn (den Kranken) besucht
hattest, (dann hattest) du Mich bei thm gefunden®. Der Lohn, von dem hier die
Rede ist, ist also offensichtlich nichts anderes als die Gemeinschaft mit Gott selbst.
Aber eben nicht so, wie Gott eschatologisch erfahren wird, als der ,,Herr der
Welten®. Sondern Gott, wie Gott jetzt schon gefunden wird: unscheinbar, arm,
hilflos, einsam, so gar nicht géttlich, eben einfach nur darin, dass das Leid des
anderen geteilt und gelindert wird, weil es Leid ist, das nach unserem Mitgeftihl,
unserer Barmherzigkeit verlangt.

Amen



