,Bleiben Sie dran!“
Sonntag Jubilate, 26. April 2015

Predigt von Prof. Dr. Perry Schmidt-Leukel zu Johannes 15:1-8

Wochenspruch 2 Kor 5:17: ,,Darum: Ist jemand in Christus, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist
vergangen, siehe, Neues ist geworden.”

Epistel: Apg 17: 22-28

Paulus aber stand mitten auf dem Areopag und sprach: Ihr Manner von Athen, ich sehe, dass ihr die
Gotter in allen Stlicken sehr verehrt. Ich bin umhergegangen und habe eure Heiligtiimer angesehen
und fand einen Altar, auf dem stand geschrieben: Dem unbekannten Gott. Nun verkiindige ich euch,
was ihr unwissend verehrt. Gott, der die Welt gemacht hat und alles, was darin ist, er, der Herr des
Himmels und der Erde, wohnt nicht in Tempeln, die mit Hinden gemacht sind. Auch lasst er sich
nicht von Menschenhanden dienen wie einer, der etwas notig hatte, da er doch selber jedermann
Leben und Odem und alles gibt. Und er hat aus einem Menschen das ganze Menschengeschlecht
gemacht, damit sie auf dem ganzen Erdboden wohnen, und er hat festgesetzt, wie lange sie bestehen
und in welchen Grenzen sie wohnen sollen, damit sie Gott suchen sollen, ob sie ihn wohl fiihlen und
finden kdénnten; und flrwahr, er ist nicht ferne von einem jeden unter uns. Denn in ihm leben, weben
und sind wir; wie auch einige Dichter bei euch gesagt haben: Wir sind seines Geschlechts.

Evangelium: Joh 15:1-8

Ich bin der wahre Weinstock und mein Vater der Weingartner. Eine jede Rebe an mir, die keine
Frucht bringt, wird er wegnehmen; und eine jede, die Frucht bringt, wird er reinigen, dass sie mehr
Frucht bringe. Ihr seid schon rein um des Wortes willen, das ich zu euch geredet habe. Bleibt in mir
und ich in euch. Wie die Rebe keine Frucht bringen kann aus sich selbst, wenn sie nicht am Weinstock
bleibt, so auch ihr nicht, wenn ihr nicht in mir bleibt. Ich bin der Weinstock, ihr seid die Reben. Wer in
mir bleibt und ich in ihm, der bringt viel Frucht; denn ohne mich kénnt ihr nichts tun. Wer nicht in mir
bleibt, der wird weggeworfen wie eine Rebe und verdorrt, und man sammelt sie und wirft sie ins
Feuer und sie missen brennen. Wenn ihr in mir bleibt und meine Worte in euch bleiben, werdet ihr
bitten, was ihr wollt, und es wird euch widerfahren. Darin wird mein Vater verherrlicht, dass ihr viel
Frucht bringt und werdet meine Jiinger.



Liebe Gottesdienstgemeinde,

,Bleiben Sie dran” fordern uns private Fernsehanstalten auf, wenn sie ihr
Programm durch lange Werbebldcke unterbrechen. Denn sie wissen: Schnell
greift der Konsument zur Fernsteuerung, zappt sich weiter und bleibt dann
vielleicht bei einem anderen, interessanteren Kanal hangen. Daher mahnt die
anonyme Stimme ,,Bleiben Sie dran!“ Und manchmal verbindet die Stimme dies
noch mit der VerheiBung ,,Gleich geht es weiter”.

Haben wir es im heutigen Evangelium mit einer ahnlichen Ermahnung zu tun?
Bleiben sie an Jesus dran! Zappen Sie nicht weg! Auch hier gibt es eine
Verheillung: Wer dranbleibt, bringt viel Frucht und all seine Gebete werden
erhort. Aber es wird auch noch eine Drohung hinterher geschoben: Wer nicht
dran bleibt, der gleicht einer fruchtlosen Rebe. Wie diese wird er abgeschnitten
und weggeworfen. Er verdorrt und schlimmer noch, er wird ins Feuer geworfen
und dort muss er brennen.

Fernsehsender verzichten auf solche Drohungen. Und wenn sie drohen, dann
eher auf kaschierte Weise. Sie zeigen zum Beispiel eine kurze Vorschau
verbunden mit den Worten: ,,und so geht es gleich weiter”. Sie drohen also,
dass man etwas sehr Interessantes verpassen kdnnte, wenn man zu einem
anderen Sender wechselt — wenn man eben nicht dran bleibt. Doch diese
Drohung ist nun wirklich milde im Vergleich zu jenen Drohungen, die uns aus
der Welt der Religionen bekannt sind. Denn das Feuer, von dem im Weinstock
Gleichnis die Rede ist, dirfte zweifellos unmittelbar die Assoziation an das
Hollenfeuer erwecken: ,,Wer nicht in mir bleibt, der wird weggeworfen wie eine
Rebe und verdorrt, und man sammelt sie und wirft sie ins Feuer und sie missen
brennen.” Auch im Matthaus Evangelium wird damit gedroht, dass das
,Unkraut”, die ,S6hne des Bosen” wie es dort heildt, einst, am Ende der Welt,
aufgesammelt und im Feuer verbrannt werden, in jenem Ofen, in dem Heulen
und Zdhneknirschen sein wird (Matt 13:36-43). Was auch immer die
Gerichtsvorstellung des Verfassers des Johannes-Evangeliums gewesen sein
mag: das Bild vom Verbrennen der unfruchtbaren Reben legt Assoziationen an
solche Hollenvorstellungen wie die bei Matthaus durchaus nahe. Die christliche
Tradition hat das Bild jedenfalls ganz gewiss in diesem Sinn verstanden. Und
das Bild des Vaters, dessen Barmherzigkeit im Zentrum der Verkilindigung Jesu
steht, gewinnt dadurch ganz andere Zlige. Er erscheint hier — wie auch sonst im
Neuen Testament — als derjenige, der das Gericht vollzieht. In unserem

2



Gleichnis vom Weinstock ist er der Winzer, der die unfruchtbaren Reben
gnadenlos abschneidet; der diejenigen, die nicht in Jesus bleiben, dem Feuer
Ubergibt.

Warum diese heftigen Drohungen? Warum muss die Aufforderung zum Bleiben
in Jesus auf solch martialische Weise eingescharft werden? Das Gleichnis von
Weinstock steht im Kontext der Abschiedsreden Jesu. Nach dem Johannes-
Evangelium bereitet Jesus seine Jinger hiermit nicht nur auf seinen eigenen
gewaltsamen Tod vor, sondern auch auf die Zeit danach — auf die Zeit, wenn er
nicht mehr physisch bei ihnen sein wird. Denn dann, so die Botschaft der
Abschiedsreden, wird es wirklich schwierig werden. Unmittelbar nach dem
Gleichnis vom Weinstock prophezeit Jesus seinen Jingern, dass nach seinem
Weggang die Welt sie genauso hassen wird, wie sie ihn selbst gehasst hat (Joh
15:18f). Die Ankiindigung wird noch konkreter, wenn zu Beginn des nachsten
Kapitels gesagt wird: ,,Sie werden euch aus der Synagoge ausstoRen, ja es
kommt die Stunde, in der jeder, der euch totet, meint, Gott einen heiligen
Dienst zu leisten” (Joh 16:2).

Offensichtlich ist genau dies die Situation, in der sich die Nachfolger Jesu sahen,
als das Johannes-Evangelium abgefasst wurde. Wegen seines Glaubens verfolgt
und vielleicht sogar getotet zu werden, das sind nachvollziehbare Grinde,
diesen Glauben aufzugeben, nicht mehr langer bei Jesus zu bleiben. Das mag
dann auch erklaren, warum die Drohung gegeniliber dem Abfall so heftig
ausfallt. Aber wirklich besser macht es die Sache nicht. Denn es stellt die
Nachfolger Jesu ja vor die Wahl zwischen jenen, die sie wegen des Glaubens
hinrichten, und demjenigen, der sie wegen des Glaubensabfall im Feuer der
Verdammnis brennen l3asst. Das lasst letzteren kaum besser dastehen als die
ersteren. Wie wir nur zu gut wissen, hat sich dieses finstere Gottesbild
verselbstandigt. Die Angst vor der H6lle wurde neben der Hoffnung auf den
Himmel fir ungezahlte Christen zu einem gewichtigen, vielleicht sogar zum
wichtigsten Motiv, um an Jesus ,, dranzubleiben”.

Die Drohung mit dem Hoéllenfeuer und die gleichzeitige VerheiRung
himmlischen Lohns finden sich keineswegs nur im Christentum. Sie sind
vielmehr auch in allen anderen groRRen Religionen gelaufig. Die islamische
Mystik Gberliefert hierzu eine aufregende, ja revolutionare Geschichte. Sie
handelt von Rabi’a, einer freigelassenen Sklavin, die im achten Jahrhundert in
Basra lebte. Eines Tages, so die Uberlieferung, ging Rabi’a durch die Stadt,
wahrend sie in der einen Hand eine Fackel hielt und in der anderen einen Eimer
geflllt mit Wasser. Als die neugierigen Einwohner sie fragen, was sie damit

3



vorhabe, gab sie zur Antwort:

»Ich will Feuer an die Baume des Paradieses legen und Wasser in die Flammen
der Holle gieRen, damit diese beiden Schleier verschwinden und es deutlich
wird, wer Gott aus Liebe und nicht aus Hollenfurcht oder Hoffnung aufs
Paradies anbetet.?

Die revolutionare Botschaft Rabi’as lautet also: Angst vor Strafe in der Holle
und Hoffnung auf himmlischen Lohn sind Schleier, die das eigentliche Wesen
Gottes verstellen und verdecken. Wer Gott aus diesen Griinden verehrt, dem
geht es letztlich nicht wirklich um Gott, sondern um sich selbst. Es geht ihm
oder ihr dann darum, fiir sich selber himmlischen Lohn zu empfangen, bzw. fiir
sich selber der hollischen Strafe zu entgehen. Es geht nicht wirklich um Gott. ---
Das aber ist kein Ausdruck von Liebe. Denn in der Liebe geht es allein um den
Geliebten. ,Ich bin eins mit Ihm und ganz und gar sein®, schreibt Rabi’a Gber
ihre eigene Gottesbeziehung.?

Ein weiterer bedeutender islamischer Mystiker, Rumi, der im 13. Jahrhundert
lebte, driickt dies mit folgender Gleichniserzahlung aus:

Ein Liebender klopft an die Tur seiner Geliebten.

,Wer ist da?“ hort er die Stimme seiner Geliebten.

,lch”, antwortet er.

Doch da ruft sie ihm zu: ,Verschwinde! Hier ist kein Platz fiir solche
Arroganz!”.

Voll Schmerz in seinem Herzen entfernt er sich.

Doch nach einiger Zeit fasst er erneut Mut.

Abermals klopft er an ihrer Tir. Und als sie wieder fragt: ,Wer ist da?“,
anwortet er: ,Niemand, Geliebte, auRer Dir”.

Da offnet sie ihm mit den Worten: ,Jetzt, wo Du ich bist, komm herein.
Denn fiir zwei Ich ist hier kein Platz.”3

Rumi bezieht diese Erzahlung dann auf das Gleichnis vom Kamel und dem
Nadeldhr?, das er jedoch so abwandelt: Ein gespaltener Faden kommt ebenso
wenig durch ein Nadelohr wie ein Kamel. Erst wenn der Faden einspitzig wird,
vermag man ihn hindurchzufihren. Der gespaltene Faden steht fiir diese
beiden , Ichs”. Er steht flr eine Religiositat, in der sich hinter meiner

! Leicht modifiziert nach A. Schimmel, Mystische Dimensionen des Islams, Miinchen, 2. Aufl., 1992, 66.
2Ebd. 67.
3 Masnawi, Buch 1, 3069ff. Zitiert nach der englischen Ubersetzung von Jawid Mojaddedi (Jalal Al-Din Rumi, The
Masnavi, Book One, Oxford 2004, 188 (deutsche Ubersetzung von mir).
4 Masnawi, Buch 1, 3077-84; vgl. Koran 7:40; Matt 19,24.
4



Zuwendung zu Gott eigentlich ein durch und durch selbstbezogenes Interesse
verbirgt. Und so macht Rumi deutlich, dass es in seiner Geschichte um die
Gottesliebe geht. Der Zugang zu Gott eroffnet sich erst in einer
selbstvergessenen, Ich-vergessenen, ganz auf Gott gerichteten Liebe.

Die islamische Mystik kann uns den Blick daflir scharfen, dass sich auch bei
Johannes hinter Drohung und Lohnverheilung eine ganz andere Dimension
verbirgt: Die Dimension einer inneren Liebesbeziehung. Sie ist durchaus leicht
zu erkennen. Schon die Wortwahl ist in dieser Hinsicht bezeichnend. Denn es
ist eigentlich nicht die Rede davon, bei Jesus zu bleiben, sondern in ihm. Und
dieses ,In-Sein” gilt in beiden Richtungen: Es geht darum, dass wir in ihm und
er in uns bleibt. Eine Wechselseitigkeit, in der die beiden ,Ichs” eins werden.
Dass hiermit die Wechselseitigkeit der Liebe gemeint ist, wird explizit in Vers 9
gesagt, der nicht mehr zu unserem heutigen Predigttext gehort: ,,Bleibt in
meiner Liebe!"

Bei der Aufforderung zu bleiben, geht es also um eine Liebeswerbung: ,Bleib!”,
,Geh nicht fort.” Wie oft, sagen sich Liebende diese Worte. ,Stay, | want you to
stay”, singt Rihanna in ihrem Hit. “I can’t live without you” — und das ist es,
Liebende zumeist meinen, wenn sie sagen ,,Bleib“: ,Bleib, weil ich Dich und
Deine Liebe brauche.” Dieses Motiv findet sich auch bei Jesus. Zumindest in
dem menschlichen Bild, das die Synoptiker von ihm zeichnen. Etwa in der Nacht
vor seiner Gefangennahme. Enttauscht, bitter enttduscht, ist Jesus dariiber,
dass ihm keiner seiner Freunde in seiner Angst zur Seite stand, dass keiner
wach blieb, um bei ihm zu sein und mit ihm zu beten.

Doch in unserem heutigen Text liegen die Dinge anders. Hier sagt Jesus
,Bleib!“, nicht weil er den Beistand seiner Jlinger sucht, sondern weil er ihnen
seine Liebe geben will. Die Liebe, die Jesus selber braucht, empfangt er vom
Vater. Und diese Liebe des Vaters will er weiterreichen an die Seinen.
Ausdriicklich fordert Jesus dazu auf, so in seiner Liebe zu bleiben, wie er selbst
in der Liebe des Vaters bleibt (15:10).

Damit kommen wir nah an das johanneische Verstandnis der Christusbeziehung
heran. In Jesus bleiben heif3t, in der Liebe Gottes zu bleiben —in der Liebe
Gottes so wie sie in Jesus erschienen ist. Die innige Verbindung zwischen Jesus
und Gott erlaubt es, durch die Beziehung zu Jesus an seiner Beziehung zu Gott
teilzuhaben. In Jesus bleiben, ist Bleiben in Gott.

Aber sind wir nicht immer schon bei Gott, ja sogar in Gott? Nehmen wir den
Text der Epistel: Dort spricht Paulus liber Gott die berihmten Worte: ,,... er ist

5



nicht ferne von einem jeden unter uns. Denn in ihm leben, weben und sind wir”
(Apg 17:27f). Und Paulus greift dabei zustimmend auf Aussagen eines quasi
yhicht-christlichen” bzw. in diesem Fall freilich ,,nicht jlidischen” Autors zurck.
Wenn wir aber in Gott ,,leben, weben und sind“, wie sollte es dann Gberhaupt
moglich sein, nicht in Gott zu bleiben? Wie immer wir leben..., was immer wir
weben..., wo immer wir sind..., wir bleiben dabei in Gott.

Die alles entscheidende Frage ist jedoch, ob wir uns dessen auch bewusst sind.
Und ob wir uns dessen bewusst bleiben, wenn es schwierig wird. Dann, wenn
dieses Bewusstsein verschuttet wird, weil unser Blick vollig vereinnahmt ist,
von dieser Welt und dem, was uns gerade als unbedingt wichtig erscheint.
Oder wenn das Bewusstsein, in und aus Gott zu leben in den Verdacht gerat,
trigerisch zu sein. Wenn jene gottliche Wirklichkeit, in der alles ist, uns als ein
bloRRes Nichts erscheint, weil wir sie nicht in Einklang bringen kénnen mit all
dem, was in ihr erscheint. Wir wissen es nur zu gut: Das Bewusstsein, aus Gott
heraus zu leben, Gott die Moglichkeit unseres Handelns und Seins zu
verdanken, ist uns keineswegs immer und Uberall gegeben. Vielmehr ist es in
der Regel verstellt. Im Grunde ist es wohl verstellt durch genau jenes ,Ich“, das
nicht durch das Nadel6hr hindurchkommt. Luther hat bekanntlich den Kern der
Sinde darin gesehen, dass der Mensch in sich selber verkriimmt ist. In dieser
Selbstverkriimmung sieht jeder nur sich — und den anderen nur im Hinblick auf
sich. Doch gerade aus dieser Selbstverkrimmung kommen wir nicht durch
eigene Anstrengung heraus. Schon gar nicht durch Drohung oder Aussicht auf
Belohnung. Beides treibt einen viel mehr immer weiter in die
Selbstbezogenheit hinein. Die Offnung aus der Selbstverkriimmung kann sich
nur als ein Akt der Befreiung vollziehen: einer Befreiung, die sich dann einstellt,
wenn wir einer Liebe begegnen, die es einem ermoglicht, sich selber
loszulassen.

In Jesus konnen wir einer solchen Liebe begegnen. Das Sein in Jesus lasst sich
daher als ein Bewusstseinswandel, als ein Perspektivenwechsel verstehen: Es
ist die Annahme einer neuer Perspektive auf uns selbst; einer Perspektive, die
sich aus jener befreienden Liebe Gottes ergibt, wie sie Jesus verkorpert. Das
Bleiben in Jesus ist dann die Einlibung und das Beibehalten jener Perspektive,
die mich immer wieder neu aus meiner Selbstverkrimmung herausruft.
Deshalb ist jemand, der in Christus bleibt, so etwas wie eine ,neue Kreatur”,
wie es der heutige Wochenspruch aus dem Zweiten Korintherbrief formuliert.
Wer in Christus ist, in dem ist Christus — jener Christus, der so aus dem
Bewusstsein der Gottesliebe lebt, dass er fiir sie transparent wird, dass sie in

6



ihm ihre Friichte hervorbringt. Es ist der ,,Christus in mir”, der mich durch seine
Liebe in einer Weise aus meiner gewdhnlichen Ich-Zentrierung befreit, wie es
die Androhung von Strafe und die VerheiBung von Lohn nicht vermogen. Als
Schleier sind diese beiden bestenfalls deshalb geeignet, weil sie verdeutlichen,
wie wichtig dieser Perspektivenwechsel ist, um den es hier geht. Aber sie
bleiben dennoch Schleier, die das wahre Antlitz Gottes eher verbergen als
erhellen. Die Frucht der Gottesliebe wird besser und starker in uns wachsen,
wenn wir durch beide Schleier hindurchsehen. Denn ein Leben aus dieser
Perspektive befreit und drangt uns, wie Christus die Liebe Gottes an jene
weiterzureichen, die uns brauchen. Jene, die wir in ihrem Leid und in ihrer Not
nicht allein lassen kdnnen und dirfen.



