Thomas, der Bekenner
Predigt tiber Joh 20,19-29

11.4.2015 (Quasimodogeniti), 18 Uhr, Ev. Universitétskirche, Miinster

Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und die Gemeinschaft des heiligen

Geistes sei mit Euch allen!
Selig seid ihr, liebe Schwestern und Briider, wenn ihr hort und lest und darauthin glaubt!
Beginnen miissen wir aber woanders. Beginnen wir mit THOMAS, DEM ZWEIFLER.

Thomas, der Zweifler - haben wir ihn schon verstanden? Er steht im Johannes-Evangelium als
Charakter neben Petrus, dem Verleugner, neben Judas, dem Verrédter, Nikodemus, dem Frager, oder
neben Maria von Magdala, der Trauernden.

Thomas, der Zweifler, ist einer von den Zwdlfen, einer von denen, die wir mit der Tradition als die
Griindungsgestalten der Volksversammlung Gottes durch die Zeiten anzuerkennen gewohnt sind.
Thomas, der Zweifler, er gehort also zum Fundament unserer Kirche. (Noch heute wird iibrigens
sein Grab in Madras in Indien verehrt.) Wir diirfen, einen Sonntag nach Ostern, mit Thomas auch
unsere Zweifel aussprechen: Der Herr ist auferstanden! Ist er wahrhaftig auferstanden?

Aber worum geht es hier eigentlich? Haben wir den Zweifler schon verstanden? Haben wir
verstanden, warum er nun seinen ersten und einzigen gro3en Auftritt im Evangelium hat, so spit,
fast zu spit?

Auf den ersten Blick scheint die Sache ja klar: Thomas war zu Ostern nicht dabei. Er kann daher
mit den anderen nicht mitreden, er kann ihre Begeisterung nicht teilen iiber die frohe Kunde, die sie

bringen: Jesus lebt, und mit ihm auch wir!

Und solches Nicht-Dabeisein, solches Nicht-Mitreden-Kdnnen mag, zusétzlich genédhrt durch Neid
oder Eifersucht, den Zweifel grofl machen: Ja, ihr sagt das nun so, dass ihr den Herrn gesehen habt -
aber habt ihr genau hingeschaut? Wer sagt euch, das ihr nicht einer Sinnestduschung erlegen seid?
Dass da nicht irgend jemand nur behauptet hat, der Auferstandene zu sein? Was beglaubigt eure
Botschaft: Der Herr ist auferstanden? Wie konnt ihr so gewiss sein? Ich brauche handfeste Beweise,
um eurer Botschaft glauben zu konnen, auf euer Menschen-Wort hin allein kann ich der Sache nicht

trauen.

So wird aus Thomas, dem Zweifler, THOMAS, DER FORSCHER, oder Thomas, der Kritiker. Eine
Gestalt, die allen, die sich dem Forschen und der Kritik verschrieben haben, doch sehr nahe sein
muss. Ja, Thomas konnte der Schutzpatron derer sein, die an der Universitét forschen, lehren und
lernen, nicht nur an ihrer ersten, der theologischen Fakultit, sondern an allen Fakultéten.



2

Denn das ist ja die Haltung, mit der man hier an die Dinge und Erscheinungen herangeht, das ist die
Haltung, die wir von guten Forschern erwarten und uns von begabten und neugierigen Studentinnen
und Studenten wiinschen: Es wird ja gesagt, dass ... - aber stimmt das so? Man glaubt allgemein,
dass ... - aber "glauben" heifit doch auch "nicht wissen"? Welche Indizien, welche Belege, gibt es
fiir diese oder jene Annahme? De omnibus dubitandum est, an allem muss gezweifelt werden, lautet
der feierliche Eid der Wissenschatft.

Aber, das haben wir auch gelernt, auch im Blick auf die Forscher selbst gilt es zu fragen: Wieweit
beeinflusst meine Beobachtung und meine Erwartung das Ergebnis? Bin ich selbst-kritisch genug?
Da kann ich wohl nicht beides zugleich sein: Forscher und Glaubender, Forscher und Vertrauender.
Der Forscher ist der Zweifler, er hat es zu sein.

Thomas, der Forscher also? Kommen wir mit ihm vielleicht dem Mythos von Ostern ndher?
Bringen sein Forschen und Fragen uns vielleicht sogar endlich einmal Gewissheit, zweitausend
Jahre und eine Woche nach Ostern?

Ich glaube nicht, dass wir ihn so schon ganz verstanden haben. Wie so oft im Johannes-Evangelium
lohnt es sich, genau hinzuschauen und hinzuhéren, genau zu lesen, um der Wahrheit dieser
Erzdhlung und ihrer Charaktere auf die Spur zu kommen.

Lesen wir also noch einmal, horen wir noch einmal genau hin.

Thomas ist der, der zu spdt kommt. Er ist kein Osterzeuge mehr wie die anderen. Er hat diesen
besonderen Moment in der Beziehung zwischen Jesus und seinen Freunden verpasst; er hat diesen
einmaligen Augenblick in der Geschichte Gottes mit den Menschen nicht mit erlebt. Darin gleicht
er uns, die wir ja gerne iiberall dabei sind, die wir unbedingt authentische Erfahrungen machen
wollen, und die wir in Hinsicht auf die Botschaft vom Mensch gewordenen Gott immer wieder auf
ein "Frither" - oder aber auf ein "Dermaleinst" - verwiesen werden. Das kann einen schon
frustrieren oder drgern. Wo bleibt die authentische Gotteserfahrung, wo bleibt die personliche
Begegnung mit Jesus? Man kann diejenigen, die so fragen und suchen, schon gut verstehen; das
Nicht-Begniigen, das sie antreibt, hat durchaus etwas Erfrischendes.

Thomas, der Forscher, kommt zu spit, wie die Wissenschaftler und die Wissenschaften, die oft und
gerne zu spit kommen. Und ich meine jetzt nicht das akademische Viertel. Bedenkt man es recht,
ist unser Nach-Forschen ja oft ein Zuriicktasten und -fragen, ein Riickblick auf die Geschehnisse
und Erscheinungen, die immer schon da waren, bevor die Wissenschaft sie befragt und untersucht
und sortiert. In Sachen Prognostik sind Wissenschaften dagegen nicht besonders gut, und richtig
schlecht sogar, sobald sie es mit den sogenannten hoheren Organismen und ihrer
Vergemeinschaftung zu tun haben. Der Anfang der Wissenschaft ist das Staunen tiber das, was zu
unserer Uberraschung der Fall ist oder geschieht oder erscheint.

Aber zuriick zu Thomas, zu Maria von Magdala, und zu all' den anderen.



Was das Johannes-Evangelium und die anderen Evangelien uns in den verschiedenen
Ostergeschichten zeigen ist ja dies: Nicht das Ostergeschehen, nicht die Ostererscheinungen selbst
sind Deutung und Interpretation; diese liegen den menschlichen Versuchen zu verstehen immer
voraus. Aber die Ostergeschichten erzidhlen dann auf unterschiedliche Weise auch von
menschlichen Versuchen zu verstehen, die auf das Geschehen und die Erscheinungen reagieren, und
so hdren und lesen wir beides zugleich in unserer heiligen Schrift.

Thomas, der Forscher, will sehen und spiiren. Und da reicht ihm nicht die Begegnung mit dem
Auferstandenen. Es geht, wie so oft in der antiken Literatur, um das Wieder-Erkennen des verloren
Geglaubten: Menschen wachsen zusammen auf, verlieren einander aus den Augen. Nach langen
Jahren getrennter Wege fiihrt sie das Schicksal - oder die Gottheit - wieder zusammen: Werden sie
einander wieder erkennen? Oder werden ihre Augen gehalten, so dass sich tragische Verstrickungen
ergeben konnen: Ein Mann totet seinen Vater und heiratet seine Mutter, weil er nicht rechtzeitig
siecht und wiedererkennt. Wiedererkennen bedeutet, in und nach allen Irrungen und Wirrungen und
Leiden: gnidiges Schicksal, ein gutes Zeichen der Gottheit, ein gliickliches Ende der Geschichte.

Ist schon das Wiedererkennen des verloren Geglaubten schwierig, wie mag es mit dem
Wiedererkennen der Toten sein? Wie sieht ein auferstandener Toter aus? Unsere Erzdhlung nihert
sich dieser heiklen Frage wie kein anderer neutestamentlicher Text.

Thomas, der Forscher, verlésst sich, so konnte man sagen, auf die Empirie:

"Wenn ich nicht in seinen Handen die Nagelmale sehe und meinen Finger in die Ndgelmale lege
und meine Hand in seine Seite lege, kann ich's nicht glauben."

Mit diesem Wunsch geht Thomas, der Forscher, {iber das hinaus, was seinen Freunden am Ostertag
gewidhrt wurde. Am Ostertag, so wird erzédhlt, war es so: Jesus zeigt den im verschlossenen Raum
versammelten Jiingern seine Hédnde und seine Seite. "Da wurden die Jiinger froh, dass sie den Herrn
sahen." Und nun verlangt der Forscher noch mehr: Sehen und Fiihlen! Ist es der gewachsene
zeitliche Abstand, der den Forscher dazu filihrt, h6here Bedingungen fiir die Verifikation zu stellen?

Wie steht es damit acht Tage nach Ostern? Wie ist es nach 50 Tagen, zu Pfingsten in Jerusalem?
Wie ist es nach drei Jahren, etwa vor Damaskus? Und wie mag es sein nach 2000 Jahren, hier und
heute abend in Miinster? Genau diese Frage stellt diese faszinierende Ostergeschichte, und sie gibt
eine kluge und hilfreiche Antwort.

Um diese Antwort recht zu verstehen, ist es wichtig festzuhalten, dass es in der Geschichte von
Thomas eben nicht um das Erkennen, sondern um das Wiedererkennen geht. Der, der da plotzlich
mitten im geschlossenen Raum unter seinen Freunden steht, ist nicht irgendein Himmelsbote,
irgendein Gottessohn, irgend ein hoher Herr in gottlichem Glanz. Der, der da wunderhaft
eingetreten ist in den Kreis der Freunde, ist der, der am Karfreitag verloren gegangen war.

Wir erinnern uns:
Der Girtner, dem Maria am Grab begegnet, hat die Stimme des geliebten Meisters: "Rabbuni!"



Der mit zwei Jiingern nach Emmaus geht, bricht das Brot wie friither bei den Speisungen oder wie
vor drei Tagen beim letzten gemeinsamen Mahl, und "da wurden ihre Augen gedffnet und sie
erkannten ihn".

Der, der am See Genezareth schon das Feuer entziindet, die Fische gegrillt und das Brot bereitet hat,
hat frither beim Fischfang geholfen und die Menge gespeist.

Und nun hier: Der, der hier Kreis seiner Freunde steht und sich zeigt, hat am Kreuz gehangen, seine
Hénde und seine Seite zeugen davon.

Der Auferstandene geht auf die Bitte des Thomas ein, einmalig, ausnahmsweise. Dass Thomas, der
Forscher zum Ziel zu kommen scheint, ist kein Modell fiir alle, fiir spétere Zeiten, fiir uns. Thomas
ist darin kein Exempel, er ist darin nicht der exemplarische Jiinger letzter Hand.

Wiirde Thomas nun den Auferstandenen beriihren und ihn so als den Gekreuzigten wieder
erkennen, so wire er fiir uns ganz in die Vergangenheit der ersten Zeugen entschwunden. Er wire
einmalig, gewiss erinnerns- und bewundernswert, aber keine Gestalt, die uns noch nahe wére. Dann
lieber schon Maria aus Magdala, die den Auferstandenen nicht beriihren durfte: Noli me tangere!
Dann schon lieber die Jiinger auf dem Weg nach Emmaus, welche zum Erkennen kommen {iber den
Zeichen des gemeinsamen Mabhls, dem Dankgebet und dem Teilen des Brotes. Dann schon lieber
die gliihende Kohle, die Fische und die Brote am See Genezareth, welche die Gegenwart des
Auferstandenen meinen.

Aber, da bin ich ganz sicher, Thomas, der Forscher verschwindet nicht dadurch in die
Vergangenbheit, dass er den Auferstandenen beriihrt. Unter Bibellesern aller Zeiten ist das zwar
umstritten, aber wir diirfen ernst nehmen, dass unser Text von einem solchen Handeln nichts
erzdhlt. Auf die Aufforderung Jesu antwortet Thomas nicht mit einem Handeln, sondern mit einem
Bekenntnis, und so wird aus dem Forscher THOMAS, DER BEKENNER.

"Mein Herr und mein Gott" - Hoheres kann man als Jude und auch als Christ gar nicht bekennen,
mein Herr und mein Gott, das bedeutet in der Sprache der Bibel ja: Mein Schopfer und Bewahrer,
mein Richter und mein Erbarmer, mein Ursprung und mein Ziel.

Dieses Bekenntnis stellt Thomas, den zu spiat Gekommenen, mit den Osterzeugen gleich. So wie er
dasselbe erfahrt wie seine Freunde eine Woche zuvor, so kommt er zu einem Bekenntnis wie diese,
und wie Maria von Magdala am Ostermorgen oder die Jiinger am Osterabend: "Ich habe den Herrn
gesehen, wir haben den Herrn gesehen, mein Herr und mein Gott!". Wir haben ihn erkannt, nein wir
haben ihn wieder erkannt und wieder gefunden nach der Katastrophe am Karfreitag. Wir haben
seine Stimme erkannt, wir haben ihn wieder erkannt an seinen Gesten, wir haben uns erinnert an
das letzte Mahl mit ihm. Wir haben uns erinnert an die Zeit in Galilda, wo er uns zu
Menschenfischern machte und uns séttigte, so viele wir auch waren. Wir haben thn wieder erkannt
als den, der er unausldschlich ist: der am Kreuze hing. Dem Zugriff des Forschers aber entzieht er
sich.

Dass Thomas, der Bekenner, den Herrn schauen kann, riickt ihn zusammen mit den Zeugen am

Ostermorgen und am Osterabend, und vielleicht auch mit Paulus, dem Osterzeugen nach drei



Jahren. Das ist zwar keine exklusive, aber eine besondere Erfahrung und Gnade, die nicht jedem
zuteil wird. Aber dass Thomas bekennt: "Mein Herr und mein Gott", macht ihn zum Vorbild auch
fiir uns, wie die anderen Osterzeugen, deren Bekenntnis wir tiber den Abgrund der Zeit vernehmen.

Was aber bleibt all' denen von Ostern, die nicht sehen konnen, geschweige denn, betasten und so
erfahren? Was bleibt uns von Ostern, acht Tage danach, oder fiinfzig, oder drei Jahre, oder
zweitausend? Diese alle, wir alle werden ja mit dieser Frage und diesem Zweifel und diesem
Forschen hineingeholt, aufgenommen in die Geschichte des Thomas und angenommen durch die
abschliefende Seligpreisung: "Selig sind, die nicht sehen und glauben!"

Was bleibt von Ostern? Nehmen wir das Evangelium zur Hand, so lesen wir: "Noch viele andere
Zeichen tat Jesus vor seinen Jiingern, die nicht geschrieben sind in diesem Buch. Diese aber sind
geschrieben, damit ihr glaubt, dass Jesus der Christus ist, der Sohn Gottes, und damit ihr durch den
Glauben das Leben habt in seinem Namen."

Nehmt hin und lest! Was zu sagen und zu erfahren ist, steht geschrieben; es kann gelesen und gehort
werden, einmal, immer wieder, zu Ostern, acht Tage nach Ostern, ein ganzes Semester lang. Ja,
gewiss, ihr seid nicht dabei gewesen am Ostermorgen, oder am Osterabend, oder acht Tage nach
Ostern. Thr wart nicht dabei in am Grab in Jerusalem, oder am See Genezareth, oder in Damaskus.
Ihr habt nicht gesehen, geschweige den betastet und beriihrt. Aber dennoch miisst ihr nicht abseits
stehen. Denn ihr konnt lesen und horen, und seid darin den Osterzeugen gleich, die nicht
irgendeinen Herrn oder Gott erkannten, sondern ihren Herrn und Gott bekannten und wieder
erkannten: an den Gesten beim Mahl, an der Anrede und Stimme, an dem Friedensgruf, an der
einfachen, sittigenden Speise, an den Zeichen des Kreuzes, an den Worten der Seligpreisung.

Selig seid ihr, liebe Schwestern und Briider, wenn ihr hort und lest, und darauthin glaubt!

Gebe uns Gott, dass wir in diesem Semester die Freiheit finden, unsere Zweifel auszusprechen.
Gebe uns Gott, dass wir neugierig sind zuriickzufragen und zu forschen und nicht authéren uns
iiberraschen und erfrischen zu lassen von dem, was um uns herum geschieht und sich zeigt.

Gebe uns Gott, dass wir diesem Semester immer wieder in den Kreis der Jiinger Christi eintreten
konnen, dass wir immer wieder horen und lesen und daraufthin bekennen: Mein Herr und mein Gott.

Und der Friede Gottes, der héher ist als alle Vernunft, bewahre Eure Herzen und Sinne in Jesus
Christus.

Amen



