Predigt am 17. Mai 2015 (Exaudi) in der Evangelischen Universititskirche Muinster
Moritz Graper

Liebe Universititsgemeinde,

Geht es Thnen wie mir? Glauben Sie auch trotzdem? Glauben Sie auch trotz der Welt, die Sie
umgibt?

Bei mir ist es so. Ich glaube trotz der Welt, unserer Wirklichkeit, die zur gleichen Zeit ,,wahnsin-
nig schon, aber auch sehr, sehr traurig ist™ (Olli Schulz). Das fillt mir nicht immer leicht. Das
sinnvolle, hilfreiche und gelingende in meinem Leben ldsst mich dankbar sein. Das sinnlose, un-
gerechte und scheiternde macht mich ratlos und verzweifelt.

Wie schon ist es, verschiedene Linder zu bereisen und die unterschiedlichsten Menschen, Kultu-
ren und Religionen kennenzulernen. Wie traurig ist es zur gleichen Zeit, zu sehen und zu wissen,
dass viel zu viele Gegenden dieser Welt von Armut, Ungerechtigkeit und Gewalt zerrissen wer-
den.

Wie schén ist es, sich in der Natur auf den Weg zu machen: Wandern, Fahrrad fahren, segeln
oder eine Runde joggen. Wie traurig ist es im selben Moment, dass ungezahlte Menschen im Na-
hen Osten, in der Ukraine, in verschiedenen Lindern Aftrikas oder in unsicheren Booten auf dem
Mittelmeer unfreiwillig auf dem Weg sind; Auf der Flucht vor Verfolgung, Vergewaltigung und
Tod.

Wie schon ist es, wenn Menschen lebenssatt sterben kénnen. Wenn wir uns von Angehdrigen
und Freunden in der dankbaren Gewissheit verabschieden, dass Sie ihr Leben gelebt haben, und
zwar in Fille. Wie traurig ist es zur gleichen Zeit, dass Viele von uns schon am Grab von Gelieb-
ten stehen mussten, die viel zu frih, ungerecht, sinnlos und unter groem Leiden sterben muss-
ten.

Unendlich viele Erfahrungen zwischen Freude, Glick, Etleuchtung und Fille auf der einen,
Schmerz, Trauer, Ohnmacht und Leere auf der anderen Seite machen Menschen auf der ganzen

Welt, jeden Tag.

Unsere Welt, unsere Wirklichkeit, unser Leben: Wahnsinnig schén und zur gleichen Zeit sehr,

sehr traurig.

Ambivalenz ist vielleicht die eine prigende Konstante, die mein Erleben mit dem aller Menschen

vor und mit mir verbindet. Beides, Mut und Angst, Hoffnung und Enttiuschung, Freude und



Trauer, gehort zu meiner Lebenswirklichkeit. Es gibt immer wieder gute Griinde, Gott zu dan-
ken. Und dann gibt es die Momente, in denen alles woran ich glaube, nichts wert zu sein scheint.
So spannungsreich, so ambivalent und so zerrissen ist die Welt.

Und trotzdem glauben wir. Wir glauben, wie Menschen es seit mehr als zwei Tausend Jahren tun.
Juden, Christen, Muslime und Glaubende anderer religiéser Traditionen. Mit den Psalmbetern,
den Missionsgemeinden des Paulus und der Umma in Medina verbindet uns diese Erfahrung von
Freude und Trauer, von Hoffnung und Verzweiflung in unseren Lebensgeschichten.

In den uns tiberlieferten Texten in Bibel und Koran bezeugen Glaubende zu den verschiedensten
Zeiten dieses ,, Trotzdem® des Glaubens.' Michael Schreiter hat uns eben die deutlichen Worte
des Jakobusbriefes vorgelesen. Paraphrasiert heilit es dort: ,,Wenn du angefochten, gepriift und
versucht wirst, falle nicht ab. Glaube trotzdem. Sei nicht unbestindig in schwierigen Zeiten.
Glaube trotzdem.*

Bis heute ist es vor allem die Sprache der Psalmen und des Gebets, die alle, auch die widersinni-
gen Aspekte menschlicher Erfahrung vor Gott zum Ausdruck bringt. Elif Emirahmetoglu hat
uns eben die Jona-Erzihlung aus Bibel und Koran in Erinnerung gerufen: Jona ist in einer Sack-
gasse. Vom Fisch verschluckt gibt es keinen Ausweg fir thn. Er glaubt trotzdem und driickt dies

in seinem Gebet aus.

Im Predigttext aus den Abschiedsrede des Johannesevangeliums wird auch von einer spannungs-
reichen, von einer zutiefst ambivalenten Erfahrung erzahlt. Eine Erfahrung, die die Jinger Jesu
machen.

Ihr Leader, die Person zu der sie hochschauen, von der sie lernen, mit der sie tolle, unvergessli-
che Erfahrungen gemacht haben, nimmt sie beiseite und er6ffnet ihnen, dass er sie verlassen
wird. Er wird diese Welt verlassen. Er wird zum Vater zurtickkehren. Die zwolf Jinger, die ge-
liebten Freunde von Jesus merken zwar, dass es ernst wird, aber was genau bedeutet das Gerede
ihres Meisters? Die Worte von der Riickkehr zum Vater bleiben kryptisch fiir sie. Wohin will er
gehen? Sie sind verunsichert.

In der johanneischen Erzihlung wird deutlich, dass Jesus weil3, wie schwer es fiir seine Jinger ist,
zu verstehen, was auf sie zukommt. Er erkennt die Dramatik der Situation, der er sie aussetzt,
wenn er nicht mehr da ist. Deswegen versucht er Hoffnung zu stiften: ,,Ihr habt nun Traurigkeit;

aber ich will euch wiedersehen.” Eine Durchhalteparole?

' vgl. z.B. Hiob; Mt 15,21-28; Koran 2,155.



Die Zeit vor dem Wiedersehen wird keine einfache Zeit werden. Hass, Verfolgung und Martyri-
um kundigt Jesus seinen Jingern an. Er schwort sie ein, nicht abzufallen. Sie sollen trotz der
Dinge, die auf sie zukommen, glauben.

Ich lese aus dem 15. und 16. Kapitel des Johannesevangeliums:

(Joh 15,26-16,4)

»,Wenn aber der Paraklet kommen wird, den ich euch senden werde vom Vater, der Geist der
Wahrheit, der vom Vater ausgeht, der wird Zeugnis geben von mir. Und auch ihr seid meine
Zeugen, denn ihr seid von Anfang an bei mir gewesen. Das habe ich zu euch geredet, damit ihr
nicht abfallt. Sie werden euch aus der Synagoge ausstoflen. Es kommt aber die Zeit, dass wer
euch totet, meinen wird, er tue Gott einen Dienst damit. Und das werden sie darum tun, weil sie
weder meinen Vater noch mich erkennen. Aber dies habe ich zu euch geredet, damit, wenn ihre

Stunde kommen wird, ihr daran denkt, dass ich’s euch gesagt habe.*

Die ersten Horer*innen, fiir die das Evangelium geschrieben wurde, befanden sich in einer radi-
kalen Umbruchsituation. In einer Zeit der Verunsicherung. Sie hatten den Anschluss an ihre
Community, die Synagoge, verloren. Das Zentrum des sozialen und religitsen Lebens war futsch!
Sie waren zu Ausgesto3enen geworden.

Der Text spielt aber auf noch drastischere Ertlebnisse an. Verfolgung und Mord aus religiGsen
Grinden. Das, was Juden, Christen, Muslime, Aleviten und Jesiden immer wieder in der Ge-
schichte und bis heute in verschiedenen Gegenden der Welt erleiden mussen. Auch die Motivati-
on der Verfolger, die im Text genannt wird, ist uns heute bekannt: Durch Verfolgung und T6-
tung meinen sie, Gott einen Dienst zu erweisen.

Damals wie heute, in schmerzhafter Erinnerung an Pogrome gegen Juden, die Kreuzziige und
den Blick auf die schockierenden Meldungen aus dem Einflussgebiet des sogenannten Islami-
schen Staates bleibt die Frage: Wie in aller Welt kénnen Menschen meinen, Gott einen Dienst
damit zu tun, andere Menschen im Namen Gottes das Leben zu nehmen? Als Glaubende egal
welcher Religion mussen wir immer wieder kritisch unsere eigene Tradition betrachten. Wir miis-
sen bekennen, dass das Potential zur Legitimierung von Gewalt im Namen Gottes in unseren
Traditionen steckt. Als miindige Glaubende miissen wir iiberkommene Interpretation unserer
Heiligen Schriften entlarven und immer wieder neu verantwortungsvoll iberdenken, was wir ver-

treten konnen und was wir vertreten wollen.



Zuriick in die Geschichte des Johannesevangeliums:

Trotz des Abschieds ihres Meisters und Freundes, trotz sozialer und religiéser Diskriminierung
und Verfolgung, trotz drohendem Leid, sollen die Jinger im Text nicht verzweifeln. Sie sollen
trotzdem glauben. Jesus sagt zu ihnen: ,,Aber dies habe ich zu euch geredet, damit, wenn die
Stunde der Verfolgung kommen wird, ihr daran denkt, dass ich’s euch gesagt habe.*

Der Jesus im Text spricht also Klartext mit seinen Jingern. Er nimmt kein Blatt vor den Mund
und spricht die Gefahr der Isolierung und der Verfolgung aus. Er tut allerdings auch ein Zweites.
Denn obwohl Jesus seinen Abschied von dieser Welt ankiindigt, ldsst er seine Freunde nicht al-
lein: Jesus verspricht den Parakleten. Der Paraklet, den wir meist als den Troster verstehen. Ein
heiliger Beistand und Firsprecher. Geist der Wahrheit oder einfach: Heiliger Geist. Wenn wir
diesen Geist der Wahrheit als Troster verstehen, ist deutlich: In der komplexen Welt, in der Welt
zu der auch Ungerechtigkeit gehort, ist der Mensch auch nach Jesu Abschied nicht ganzlich auf
sich allein gestellt. Gottes Gegenwart wird da sein — ist da — als Trost.

Paraklet kann aber auch ,,Heraus-,, und ,,Zusammenrufer meinen. Der Paraklet spendet also
nicht nur Trost, sondern ruft vielmehr aus der Resignation, aus der Lethargie und Ohnmacht
angesichts von menschlichen Erfahrungen heraus, die ungerecht sind und verzweifeln lassen. Er
ruft zusammen zur Gemeinschaft, zur Besinnung auf das, was verbindet und was trigt. Er ruft
die Jinger, die ersten Adressaten des Johannesevangeliums aber auch uns heute heraus aus der
Verzweiflung angesichts der Ambivalenz unserer Lebenswirklichkeit.

Der Paraklet, den Jesus hier seinen Jingern verspricht und der von Gott kommen soll, vermag
also auch uns herauszufordern. Trotz der widersprichlichen Erfahrungen in unserem Leben,
nicht alles hinzuschmeil3en, nicht alles tiber Bord zu werfen, nicht zu flichen, sondern vielmehr
an unserem Glauben festzuhalten. Glaubt trotzdem — ruft der Paraklet uns zul!

Zu Glauben heil3t freilich nicht: Alles ist schon und das Leben ist ein einziges langes Happy End.
Das Traurige, Sinnlose und Widerspriichliche der Welt bleibt. Es gehort zu unseren Leben, zu
unserer Welt dazu!l Warum aber dann festhalten am Glauben? Warum Standhaft bleiben im
Glauben? Warum nicht einfach der Verzweiflung freien Lauf lassen und an nichts und nieman-
den mehr glauben?

Die Geschichte von Jona, die Forderungen des Jakobusbriefs, die Abschiedsrede von Jesus an
seine Junger und die Erfahrungen von glaubenden Menschen heute zeugen von der Zumutung,
aber auch von der Tragfihigkeit des Glaubens. In den uberlieferten Geschichten, wie in der Le-
bensrealitit von uns heute ist doch Glaube vor allem das: Vertrauen und hoffen. Vertrauen und

hoffen auf Gott.



Vertrauen in Zeiten der Erfillung und des Gliicks. Und Hoffnung in Zeiten der Ausweglosigkeit
und der Bedrohung. Vertrauen auf Gott, der herausfordert, begleitet, mitleidet und trostet. Hof-
fen auf Gott, der versteckt, abwesend und unverstindlich sein kann und dann doch wieder als
der gegenwirtig wird, der es gut mit uns meint. Vertrauen auf Gott, der in Jesus transparent ge-
worden ist als der, der bis zum Letzten alles auf sich nimmt. Sterben fiir seine Freunde (vgl. Joh
15,13). Hoffen auf Gott, der als Troster, Firsprecher, Heraus- und Zusammenrufer gegenwirtig
erfahrbar bleibt. Vertrauen auf den, der Gebete hort. Hoffnung auf den, der Jesus nach der

Kreuzigung auferweckt hat.

Deswegen bleibe ich dabei: Ich glaube trotzdem. Trotz der Welt, die uns alle umgibt.
Hinzufiigen méchte ich lediglich: Ich glaube auch weil. Ich glaube, weil ich hoffe. Ich glaube, weil
ich auf Hilfe, auf Menschen, auf mich selbst und auf ein gutes Ende hoffe.

Ich glaube auch, weil ich vertraue. Weil ich Gott vertraue.
Ich glaube, weil ich Gott — trotz allem — vertraue.
Und der Friede Gottes, der hoher ist als all unsere Vernunft, bewahre unsere Herzen und Sinne

in Christus Jesus.

Amen.



