Akademischer Gottesdienst in der Evangelischen Universitdtskirche Miinster

Semesterabschluss, 13. Juli 2014, 4. Sonntag nach Trinitatis
Predigerin: Hochschulpfarrerin Gudrun Laqueur

Predigttext: Rom 12, 17-21

Der Friede Gottes sei mit lhnen und mit Euch allen. Amen.

»Vergeltet nicht, lasst euch nicht iberwinden vom Bdsen, sondern {iberwindet das
Bose mit Gutem.“ Diese Worte haben wir eben als Predigttext gehort, liebe
Gemeinde. Starke, groe, schone Worte aus den Schlusskapiteln des Romerbriefs.

Und wir haben diese Worte gerade getanzt gesehen. Tanz spricht eine andere
Sprache als Worte, eben Korpersprache - und vielleicht haben Sie habt ihr diese
Worte noch einmal anders erlebt, gespiirt, nicht blof3 in ihrer sprachlichen
Schonheit, nicht nurin ihrer abgeklarten Weisheit, nicht nur intellektuell, nicht nur
in unserer durch unser christliches Ich wohl kontrollierten Frommigkeit. Der Tanz
und seine Korpersprache — bringen uns naher an heran an die emotionalen
Konflikte, ja geradezu die Achterbahn der Gefiihle, denen ausgesetzt ist wem Boses
widerfahrt.

Was ist das Bose?

Mediengangig ist das Grof3e, Brutale, Blutige — das was mit Abscheu und Entsetzen
kommentiert wird — aus meist recht sicherer Distanz.

Naher, verbreiteter und beileibe nicht wenig zerstorerisch ist ein Kapitel aus dem
Buch der Unmenschlichkeit, das selten die grof3en Schlagzeilen macht und doch zu
den dicksten dieses Buches gehort. Das Herabsetzen und Herabgesetzt werden.
Das Runtermachen und Runtergemacht werden. Das Beschamen anderer um selber
besser dazustehen.

Das Nagen und Schmerzen und Brennen, wenn einer runter gemacht wird,
womaoglich offentlich, wenn andere sich auf seine Kosten amiisiert, ins rechte Licht
setzt. Wenn die Glut der Wut und der Scham ins Gesicht schief3t, und wir nicht
wissen, welchem Gefiihl wir folgen sollen, der Scham blof3gestellt zu sein, dem
Wunsch zu verschwinden, im Boden zu versinken, der Wut die den Gegenangriff
sucht, dem geldhmten verharren in Hilflosigkeit

Gib mirein N

Ein N wie Nur

Gib mirein E

E wie Einmal

Und dann gib mirdas R

Und dieses R steht fiir rachen

,Nur einmal rdchen*,

Das ist der Refrain in einem Song des Hamburger Sangers Marcus Wiebusch. Spdterim
Lied:



Ich erinnere mich an die ganzen Heimwege

Ich erinnere mich an die Schulhofschldage

An meine endlose Scham und an Mama’s Gesicht
Und dann die ganzen Ratschldge — ich erinnere mich
das wandelnde Klischee.

Ich erinnere mich: An die Alpha-Tiere
Und die Sportskanonen

An die dummen Schlager

Die mich niemals schonten

An die fiesen Madchen

Und die A.-Lehrer

Die mit Satzen wie

,»,Du musst dich auch mal wehren*

Da spricht einer der weif wie es ist, wenn ,,feurige® Kohlen auf seinem Kopf gesammelt
werden: endlos scheinende Scham.

»,Wie die Glut des Besenginsters, die auch liber die Nacht nicht verldscht, ist die
offentliche Krankung, die einem Menschen widerfahrt®. Das sagt eine Weisheit aus der
Wiste.

Die Demiitigung verletzt existentiell; wer von anderen getroffen im Boden versinken
mochte, erlebt mehr als eine symbolische Vernichtung. Es ist Verletzung, die bis ins
Zentrum der Person treffen kann.

In der Bergpredigt stellt Jesus die 6ffentliche Beschamung des Nachsten auf eine Stufe
mit Mord und Totschlag - und warnt vor dem Feuer, das auf den zuriickkommt der
seinen Ndchsten mutwillig die Schamrote ins Gesicht treibt. Diese Einschdtzung ist
vielleicht viel weniger ,,Radikalisierung des Gesetzes“ als theologisch oft geschrieben
wurde. Sie nimmt jedenfalls das Ausmaf3 der Traumatisierung und Schadigung ernst, die
Opfer von Verspottung erleiden.

Die badische Pastoraltheologin Dagmar Zobel sieht in der Beschamung freilich mehr als
ein individuelles Problem, sie sieht einen sozialen Mechanismus am Werk, im Phanomen
der strukturellen Beschamung' - in der Herabsetzung von Einzelnen in Gruppen - ebenso
wie in der Herabsetzung von Gruppen in groferen Gesellschaften. Immer ist das Ergebnis
das Gleiche: Die Akteure steigern ihre Macht, Gruppen starken ihren Zusammenhalt,
Anfiihrer und Leiterinnen bestadtigen ihre Position - auf Kosten der Betroffenen.

Dagmar Zobel warnt, dass solche Muster der Beschdmung ausgeprdgt auch im
deutschen im Bildungssektor zu finden sind. Drei Beispiele die mirin diesem Semester
erzahlt wurden:

Die Dozentin Im Seminar: ,,Also wenn dieser Text fiir Sie zu schwer ist, dann sind Sie hier
falsch.

Der Assistent in der Medizin: Nun, ich dachte diese Klausur ware nun wirklich eine
leichte Ubung gewesen. Aber fiir einige von ihnen war selbst das eine uniiberwindliche
Hiirde. Wie wollen sie denn die ndchste schaffen, die wird ndmlich nicht so billig!



Der Laborleiter: Also immer wenn Sie da sind geht unser Zeitplan zu Bruch. Wiese dauert
bei lhnen alles immer viel zu lange?

Ergebnis bei Betroffenen: Beschamung, Machtlosigkeit, immer noch steigender Druck,
Selbstzweifel, vielleicht Wut, die nicht weif3, wohin — schon erst recht nicht angesichts
des Machtgefdlles und der Abhangigkeiten im Hochschulbetrieb.

Wie gehen wir um mit Beschamung, mit den Verletzungen die sie zugefiigt hat? Der
Briefschreiber Paulus gibt bemerkenswerte Hinweise:

»Rdcht euch nicht selbst!“ Das ist erst einmal realistisch. Denn oft stehen dem
Gedemiitigten ja kaum Mittel der Gegenwehr zur Verfligung, der hilflose Versuch endet
nicht selten in groferem Elend.

Dann aber der nachste Schritt: ,,gebt Raum dem Zorne Gottes“! Paulus sagt nicht: ,,Stellt
euch nicht so an, seid doch nicht so empfindlich. Andere haben schlimmeres
ausgehalten.”“ Aber auch nicht: ,,Schlucks runter, Schwamm driiber®, oder in Worten
traditionell evangelischer Moral: ,,geh den unteren Weg“, sondern: ,,Gebt Raum dem Zorn
Gottes.” Zuflucht zum Zorn Gottes? Heif3t das: Beten, dass Feuer und Pech vom Himmel
regnen? Nein.

Aber es heifdt, dass Scham und meine Wut sein diirfen, bei Gott Raum haben. Mehr noch:
ein Echo. Gott steht nicht driiber, erist empfanglich. Mehr noch: er macht sich den
hilflosen Zorn der Gedemiitigen zu eigen. Er nennt nicht Unrecht Recht - und Mobbing ein
Kavaliersdelikt.

,Vor drei Dingen ist der Vorhang Gottes nie geschlossen®, heifit es im Talmudtraktat
Baba Mezia, ,,eins davon ist die Krankung des Nachsten. Will heifien: die Krankungen,
die Menschen einander zufiigen, werden nicht kleingeredet, geleugnet wie es Akteure
und Beobachter gern tun, sie sind gewissermafien vor Gott zur Chefsache gemacht.

Die Psalmen - vor allem die Passagen, die in unserer Gesangbuchauswahl fast immer
ausgelassen wurden - sind voll von hilflosen Klagen und wiitenden Aufschreien, und
ungerechten, maBlosem Vergeltungsbediirfnis, politisch wie ethisch vollig unkorrekt.
Aber wo soll der seelisch Schwerverletzte es denn aussprechen, herausschreien diirfen,
wenn er anderswo kein Ohr findet, wenn nicht bei Gott? Die Metapher von Gottes Zorn
macht Mut zu hoffen, dass Gott sich das alles anhért, ungeschdnt und gefiltert und
unkorrekt.

Und dann?
Dann {iberlassen wir das eigene Bediirfnis nach Rache Gott.

Worum geht es denn bei diesem Bediirfnis? Es geht es um die Erneuerung eigenen
Wiirde, nach der Wiederherstellung der Balance und Augenhdohe nach all der
Erniedrigung. Marcus Wiebusch singt es so:

Ich programmier eure Welt
Und mach das dann zu Gold
Ich werde die Clubs aufkaufen
In die ihr rein wollt

Mit dem Porsche vorfahren

So soll es sein



Und ihr konnt einmal kurz gucken
Und kommt nicht rein!

Nur - wenn das Bediirfnis nach Ausgleich fixiert bleibt auf den Angreifer, wenn es
stehenbleibt beim Wunsch, den anderen nun seinerseits kleinzumachen, zu demiitigen,
damit beide wieder auf einer Stufe sind, was ist der Preis?

Der Preis wdre, sich einzulassen auf die Regeln des bosen Spiels, mitzuspielen im Spiel
der Beschdamung, selber zum Teil des Bésen werden.

Darum ist der bessere Ausweg, das Rachebediirfnis loszulassen, es Gott zu liberlassen.
Denn es hat als erstes einen Effekt: Es befreit. Es gibt die Entscheidungsfreiheit zuriick.
Es gibt mir die Moglichkeit, die Regeln des Spiels wieder mitzubestimmen, es gibt mir
Handlungsoptionen zuriick. Ich lasse mir die bosen Regeln nicht vorschreiben. So
verstehe ich die Option, wie sie Paulus formuliert: ,,Seid auf Gutes bedacht gegen
jedermann.“ Ich lasse mich nicht zwingen ins Reaktionsschema. Ich folge meinen
eigenen Regeln.

Auf den ersten Blick bleibt die Option, die Marcus Wiebusch in seinem Lied beschreibt,
dahinter weit zuriick:

»,Und es tut immer noch weh

Immer noch® - doch:

»Wenn ich Abends einschlafe oder morgens aufwache
Mein gutes, cooles Leben wird die beste Rache

Eure Welt programmieren — meine leichteste Sache

Und ihr schiittelt die Kopfe und hattet nicht gedacht
Dass der Freak von damals sich das Leben wiederholt.

Revenge is dish best eat cold“

Das Lied spricht von einem ersehnten neuen Leben. Doch klingt das ersehnte Leben
noch nicht wirklich gut. Die Worte klingen bitter: es tut immer noch weh, immer noch.

Liebe Gemeinde, wollen wir diese Option nicht geringschatzen: Der Gepeinigte von einst
holt sich das Leben zuriick. Er [dsst sich nicht auf Dauer zum Opfer machen. Er 8st sich
aus der Fessel der Ldhmung, aus der Fixierung aus dem, was ihm angetan wurde - und
geht auf die Suche nach seinem eigenen Weg. Und das ist viel, sehrviel fiir einen
Menschen der seelisch traumatisiert worden ist.

Und doch wiinschte ich dem Helden des Liedes, er konnte den einen Schritt weiter
gehen, der die Bitterkeit irgendwann nehmen und die Wunden irgendwann wirklich
heilen lassen kdnnte: Das ware, das Vergeltungsbediirfnis ganz loslzuassen, oder wie wir
es sagen: es Gott iiberlassen.

Warum? Weil Gottes Vergeltung anders ist. Weil Gott nicht verrechnen muss sondern
verwandeln kann. Wie diese Verwandlung geschieht, das haben Ellen Beinert und die
Studentenkantorei uns gestern gespielt und gesungen:

In der Missa di Gloria habt ihr gesungen:



»Laudamus te, bendicimus te, glorificamus te - Wir loben Dich, wir preisen Dich, wir
riithmen Dich. “Strahlend schritten diese Worte mit der Melodie - und spdter dann:

»Domine Deus, Agnus Dei, Filius Patris, qui tollis peccata mundi, miserere nobis -

Herr Gott Lamm Gottes, der du hinnimmst die Siinde der Welt*,

Da tanzten die Worte einen Reigen, dessen 1/16-Noten uns in der Reihe in derich saf3,
unwillkdrlich haben mit den Flissen wippen lassen. Und jemand hat mir erzadhlt, es sei
euch auch so gegangen wahrend der Proben, dass manche an dieser Stelle die Idee
hatten, man miisste sich dazu bewegen, schunkeln wenigstens.

Einen Augenblick war ich gestern dariiber verwundert: Was hat Puccini sich denn dabei
gedacht: ausgerechnet diese Worte des ,Lamm Gottes* als Reigen? Die Erinnerung an
das Leiden Jesu, an seinen schrecklichen Weg in den Tod am Kreuz als Reigen?

Ja ausgerechnet — welche Erinnerung, wenn nicht diese Erinnerung verdient einen
Reigen? Die Erinnerung an die grof3te Verwandlung die sich denken ldsst: die
Verwandlung von Hohn und Spott in Wiirde, von Misshandlung in Heilung, von einem
politischen Mord in Versohnung. Das ist die verwandelnde Macht Gottes, die nicht mit
gleicher Miinze zahlen muss sondern neues schaffen kann und will.

Diese verwandelnde Macht, die uns in Jesus Christus so mitreif3end begegnet — wer sich
ihrauch nur ein Stiick {iberlasst der kann etwas erleben! Der bekommt das Heft des
Handelns in einer ganz neuen Dynamik in die Hand:

D. Bonhoeffer beschreibt es in einer Predigt zum Text so: ,,Nicht du bist in Gefahr, wenn
dir Boses geschieht. Aber der andere ist in Gefahr, der dir Boses tut und er kommt darin
um, wenn du ihm nicht hilfst.“

Und mit diesem Bewusstsein im Herzen, liebe Gemeinde, wenden wir uns noch einmal
dem merkwiirdigen Zitat aus den Weisheitsspriichen zu, das Paulus benutzt:

»,Hungert deinen Feind, so speise ihn, diirstet ihn, so tranke ihn, so wirst du feurige
Kohlen auf seinem Haupt sammeln.“

Wie - jetzt doch Feuer vom Himmel fiir die, die uns zu nahe treten, wenn nicht jetzt so
doch spater? Jetzt doch denn anderen beschamen und klein machen, nur schlauer,
christlicher?

Nein - es gibtja nicht nur die erniedrigende Beschdamung. Es gibt die andere auch: eine
Art gliickliche Verlegenheit liber ein grof’es Geschenk, die den Beschenkten Erroten ldsst
vor Freude. Schwer zu ertragen fiir Menschen, die sich nicht gern etwas schenken
lassen, entweder weil sie lieber geben. Oder, weil Schenken in ihrem Bild vom Leben
kaum vorkommt. Weil sie leben mit der Erfahrung, dass ihnen wenig geschenkt wurde —
die diese Erfahrung fiir das Gesetz des Lebens halten - und sie dann oft in tragischer
Fixierung immer wieder selbst produzieren.

Es gibt die Beschamung, die nicht destruktiv ist, die so Dagmar Zobel, heilsamer
"Stachel" interpretiert werden kann. Er kann dazu motivieren, das eigene Leben, die
eigene Biographie, die eigenen Maf3stabe neu zu sehen, und dann vielleicht auch anders
mit sich selbst und anderen umzugehen. Beschamung durch Giite kann sehr
schopferisch sein — weil Gott sie zum Teil und Spiegel seiner schépferischen
Verwandlungskraft machen kann und will.

Und dass er es will, das ist uns verheien in dem alten Segenswort, mit seit
Jahrtausenden Menschen einander segnen. — Der Ewige wird dir sein Angesicht leuchten
lassen. Wohl halten vor Gott keine unserer Verkleidungen und Maskierungen, stand,
wohl ist vor Gott alles offenbar, aber der Blick der uns ansieht ist nicht der blick eines der
all das was er sieht gegen uns verwendet. Es ist Gottes leuchtendes Gesicht. Amen.



i ,Der Herr lasse sein Angesicht leuchten {iber Dir“ Scham in der Seelsorge — eine Problemskizze, in:
Alttestamentliche Wissenschaft und kirchliche Praxis, Fs. Fiir Jirgen Kegler, Hg. Manfred Oeming, Walther
Boés, 2009



