Hans-Peter Grofihans

Akademischer Gottesdienst am 27. April 2014 (Quasimodogeniti)
in der Evangelischen Universititskirche Miinster

Predigt iiber Jesaja 40, 26 - 31

Liebe Gemeinde,
der Predigttext am heutigen Sonntag steht im Propheten Jesaja, Kap. 40
die Verse 26 - 31.

Hebet eure Augen in die Hohe und seht!
Wer hat dies geschaffen?
Er fiihrt ihr Heer vollzéhlig heraus und ruft sie alle mit Namen;

seine Macht und starke Kraft ist so grof3, dal3 nicht eins von ihnen fehlt.

Warum sprichst du, Jakob, und sagst du, Israel:
“Mein Weg ist dem Herrn verborgen,

und mein Recht geht an meinem Gott vorbei”?

Weillt du’s nicht und hast Du’s nicht gehort?
Der Herr ist der ewige Gott,

der die Enden der Erde geschaffen hat.

Er wird nicht miide und nicht matt,

sein Verstand ist unausforschlich.

Er gibt dem Miiden Kraft

und genug Stidrke dem Ohnmaéchtigen.

Die Jungen werden miide und matt

und die jungen Ménner straucheln und fallen,

die aber auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft,
daf} sie auffahren mit Fliigeln wie Adler,
daB3 sie laufen und nicht matt werden,

dal3 sie wandern und nicht miide werden.

Liebe Schwestern und Briider,

das sind schone, herrlich Bilder, die der Prophet Jesaja vor unsere
Augen stellt:

mit starken Fliigelschldgen wie ein stolzer Adler hochzufliegen und
iiber den Wolken die grenzenlose Freiheit fiihlen;

uiber die Fluren eines schonen Landes, wie es zur Zeit das Miinsterland
ist, zu laufen und dabei nicht aufler Atem zu geraten,;

tiber herrliche Berge zu wandern ohne miide werden und berauscht zu

sein von grandiosen Blicken.



3

Ein jeder und eine jede von uns mag sich hier selbst in einem dieser
Bilder sehen und gerne die dafiir nétige Kraft und Leichtigkeit in sich

spuren.

Der Prophet verheif3t dies alles denen, die auf Gott sehnsiichtig hoffen.
Er verheif3t es uns nicht als Lohn fiir unser geduldiges Aushalten, als
Lohn fiir unser Warten auf Gott.

Er verheif3t es uns als die Kraft, die aus der Hoffnung kommt - aus der
Hoffnung auf ihn, den einzigen Gott und den einzigen Herr iiber alles,

was 1st.

Diese schonen, Mut machenden und die Lust am Leben stirkenden
Bilder présentiert der Prophet Jesaja im Zusammenhang mit seinem
Nachdenken tiber seine damals neue Einsicht, dafl der Gott des Volkes
Israel, Jahwe, nicht nur ein Volksgott und der Gott einer Region,
sondern zugleich der Gott der ganzen Erde, ja, des gesamten
Universums ist.

In fiinf Bibelversen wird uns im heutigen Predigttext der gesamte
Wirkungsraum dieses Gottes vor Augen gestellt: von seiner Herrschaft
iiber die Sterne und Planteten bis hin zur Stirkung der je individuellen

miiden, ohnméchtigen und gestrauchelten Menschen.

Der Prophet spricht uns direkt an und will uns mit hinein nehmen in

4

sein Nachdenken tiber Gott. Wenn wir héren wollen, was uns Gott mit
diesem prophetischen Text heute sagen will, so miissen wir diesem
Nachdenken des Propheten iiber Gott folgen und dann sehen, wie uns

darin Gott anspricht.

Dabei geht es zuerst einmal gar nicht ums Horen: ums Horen dessen,
was Gott uns sagen will. Der Prophet lddt uns ein, unseren Sehsinn,
unsere Augen, von Gott ansprechen zu lassen: Schaut hoch und seht!
Wendet den Blick doch einmal von euch selbst ab, von eurer
Introspektion und den vielen kleinen und groBen Sorgen um euer
eigenes Leben und um eure mehr oder weniger grofle Lebenswelt.
Vielmehr: Schaut hoch und seht! Mit erhobenem Haupt und offenem
Blick!

Manchmal miissen Menschen in die Ferne und die Fremde, um zu
sehen, daB ihr Gott nicht nur um den Mikrokosmos der eigenen
heimatlichen Welt, des eigenen Lebens, der eigenen Familie, des
eigenen Volkes oder der heimatlichen Region besorgt ist, sondern um
alle Menschen und die ganze Welt.

Genauso wie er liber die Sterne in der Heimat herrscht, so auch iiber die
Sterne in fernen und fremden Landen.

So kommt der Prophet im Exil, im von der Heimat fernen Babylon, zu

der Einsicht, dal3 der Gott Israels nicht nur in Paldstina Gott ist, sondern



5

auch in Babylon, ja, iiberhaupt an jedem Ort der Erde und des gesamten
Universums.

Dieser Gott hat nicht nur meine mir vertraute Welt geschaffen, sondern
alles, was ist und alles, was wir sehen konnen, wenn wir die Augen
aufmachen.

Der Gott Israels ist der einzige Gott, der ewige Gott, der nicht nur den
Mittelpunkt der Erde - also meine je eigene Lebenswelt - geschaffen
hat, sondern auch die Enden der Erde.

Die Menschen der alten Welt meinten nirgends die Macht und
Herrschaft Gottes besser sehen zu konnen als im gestirnten Himmel
iiber uns, wenn die Sterne und Planeten in strenger unveridnderlicher
Ordnung sich bewegen und so der ewigen Anordnung Gottes folgen.
Selbst noch der jedem Gottesbeweis kritisch gegeniiber stehende
Immanuel Kant hat im gestirnten Himmel {iber uns einen Hinweis auf
die Existenz Gottes gesehen.

Es ist der Gott Israels, der das Heer der Sterne in seiner Gesamtheit
jeden Tag herausfiihrt und jeden Stern, auch den kleinsten, dabei - wie
einen Gefreiten in eine Armee - mit Namen herbeizitiert. Hier
demonstriert er seine Macht und starke Kraft. Keine Stern kann sich

seiner Macht und Anordnung entziehen.

Wir sehen hier in diesem und den anderen Texten aus der Feder des

Deuterojesaja, wie sich im Exil, in der fernen Fremde, die Einsicht von

6

der Universalitét des Gottes durchsetzt, von dem das Volk Israel glaubt,

daB3 er exklusiv von ihnen verehrt werden mochte.

Aus der Einsicht in diese Universalitdt Gottes entsteht nun eine ganz
neue Frage, eine neue Problematik: Israel fiihlt sich von diesem Gott,
der auf der ganzen Erde, ja, um gesamten Universum, nach dem
Rechten sehen und seine Herrschaft betitigen muf, vernachldssigt und
iibersehen.

So fragt das Volk: “Mein Weg ist dem Herrn verborgen und mein
Recht geht an meinem Gott vorbei”.

Angesichts der globalen, ja, kosmischen Zustdandigkeit Gottes entsteht
der Verdacht, dal Gott den Weg seines Volkes gar nicht mehr kennt
und es ihn anscheinend nicht weiter bewegt, ob seinem Volk Recht

geschieht.

Das Schone am Polytheismus ist ja die Ndhe der Goétter zu den
Menschen ihres besonderen Volkes, ihrer Region oder in einer
besonderen Lebenssituation. Denken wir nur daran, wie nah uns der
Gott Bacchus bei jedem Gelage sein kann.

Der eine universale Gott ist dagegen fern.

Er wird einem immer ferner je groBer und umfassender seine



7

Zustiandigkeit ist. Wer die vielen, ja, unzéhligen Sterne beherrschen
und kontrollieren muf, der kann sich ja kaum mehr um ein kleines
Volk oder gar einen einzelnen Menschen kiimmern.

So der Zweifel.

LaBt sich dieser Zweifel ganz von der Hand weisen?
Wie viele Gebete, wie viele Bitten, wie viele Klagen steigen téglich
empor zu dem einen universalen Gott? Sicherlich nicht nur Tausende,

auch nicht nur Millionen, sondern Milliarden.

Wenn es ja nur die Bitten um die groen Weltlagen wiren: all die
Gebete um Frieden und Gerechtigkeit in der Ukraine oder in Syrien
oder im Sudan. Oder um Hilfe in den groBen Katastrophen: den

Erdbeben und Tsunamies, den Hochwassern und Diirren.

Um diese groflen Weltlagen konnte der eine Gott sich ja vielleicht noch
kiimmern, auch wenn er zugleich auch noch nach den fernsten und

kleinsten Sternen schauen muf3!

Es sind aber auch die unzihligen Bitten und Klagen der vielen, vielen
Menschen mit ihren kleinen und grof3en Problemen, in denen sie keine
andere Hilfe mehr sehen als bei Gott.

Und hier nagt der Zweifel, ob der universal allzustdndige Gott sich

wirklich darum kiimmern kann.

Gibt es fiir Gott nicht immer Wichtigeres als meine berufliche
Laufbahn, oder meine Beziehungskrisen, oder meine Lebensangst, oder
ein Volk im Exil (wo es sich doch im Grunde auch nicht schlecht lebt)?
Gibt es also nicht immer Wichtigeres fiir Gott als mich mit meinem
kleinen Leben oder ein kleines Volk, das seiner Heimat und

Selbstbestimmung nachtrauert?

Und einem Schwaben wie mir stellt sich ganz besonders die Frage, wie
der liebe Gott das alles schaffen konnen soll, was an Bitten, Wiinschen
und Hoffnungen in unseren unzdhligen Gebeten tdglich an ihn

herangetragen wird.

Hier in unserem - in globaler Hinsicht - kleinen Bundesland Nordrhein-
Westfalen hat die Landesmutter ja auch verheiBlen, daB3 niemand
zuriickbleiben solle und die von ihr geleitete Regierung sich um einen
jeden Menschen im Land kiimmern werde. Und so bitten Menschen
z.B. um Schutz - vor Einbrechern, die ihre Wohnungen ausrauben und
besudeln; vor Menschen, die ihr Leben bedrohen und zerstoren. Und
hiufig kann die Regierung fiir den ndtigen Schutz nicht sorgen. Vom
guten Regieren in der der Bildungspolitik, der Gesundheitspolitik oder

der Sozialpolitik will ich heute einmal gar nicht sprechen.



9

Sollte dies bei Gott anders sein, dal er all den Bitten um Schutz, Hilfe,
Frieden, Gerechtigkeit und Freiheit auch nicht nachkommen kann - er
der doch im globalen, ja, kosmischen Maf3stab damit beschéftigt ist, zu

herrschen und zu regieren?

In diesem Jahr 2014 werden wir uns noch des Ofteren mit dem
Gedenken an das Jahr 1914 beschéftigen - und dabei nicht nur die, Gott
sei Dank, 100jdhrige Existenz der Evangelisch-theologischen Fakultét
im Blick haben, sondern vielleicht mehr noch den, Gott sei’s geklagt,
Ausbruch des 1. Weltkriegs. Das erfolgreiche Attentat in Sarajevo am
28. Juni 1914 auf den Osterreichischen Thronfolger Erzherzog Franz
Ferdinand und seine Ehefrau Sophie durch den jungen Serben Gavrilo
Princip hat in kurzer Zeit in einer Verkettung von Entscheidungen zum
1. Weltkrieg gefiihrt, der von den Englédndern bis heute der “Grof3e

Krieg” genannt wird.

Koénnen wir hier im Nachhinein ein Herrschen und Regieren Gottes
erkennen? Wie sollen wir so eine Menschheitskatastrophe wie den 1.
Weltkrieg theologisch interpretieren und bewerten? War es vielleicht
so, wie Jakob und Israel befiirchteten: “Unser Weg ist dem Herrn

verborgen und unser Recht geht an meinem Gott vorbei”?

Hat Gott im Jahr 1914 vielleicht seinen ganzen Herrschafts-Apparat,

10

seine Beamtenschaft, also: seine Engel, in einen Jahresurlaub geschickt

und so den Damonen fiir eine Zeit lang die Welt {iberlassen?

Ich habe mich in der Vorbereitung auf diese Predigt gefragt, wie wohl
1914 und in den Kriegsjahren danach iiber den heutigen Predigttext aus
Jesaja 40 gepredigt wurde und wie das konkrete Wirken Gottes in der

damaligen Kriegszeit gesehen wurde.

1916 hat Paul Tillich eine Feldpredigt iiber den SchluBBvers unseres
Predigttextes gehalten. Er hat dabei das Bild von den Adlersfliigel in
den Mittelpunkt gestellt, auf die sich freilich vielfdltig der Staub der
Alltiglichkeit legt und sie so erlahmt. Dann schwindet die Begeisterung
und der Fliigelschlag wird matter. Fiir Tillich sind es in dieser Predigt
vor allem die alltdglichen kleinen Dinge, die uns fortwdhrend in
Anspruch nehmen, und die trotz ihrer jeweiligen Geringheit in ihrer
Gesamtheit wie ein “Volk von Zwergen” sind, die “auch den Stirksten
bewiltigen”.! Um den Staub des Alltiglichen abzuschiitteln ist uns
nach Tillich manche Hilfe gegeben auf Erden, “die Begeisterung fiir
Vaterland und Beruf, fiir alles Schone in Kunst und Natur, fiir Wahrheit

und Gerechtigkeit, Freundschaft und Liebe. In dem allem ist ja

1 P. Tillich, Friihe Predigten (1909-1918), Ergidnzungs- und Nachlassbinde zu
den gesammelten Werken von Paul Tillich, Bd. VII, 1994, 430-433, 431.



11

Gotteskraft, Ewigkeitshauch, Fliigelschlag der Seele.” Und das braucht
es auch, denn allein das Ewige “befreit vom Alltidglichen, das Gottliche
allein befreit vom Staube”. So kommt letztlich solche Befreiung zum
freien Flug aus dem Glauben an Gott, der um solche Befreiung und um
solche schwungvolle Begeisterung in Gebet und in Gottesdienst zu

bitten ist.

Dies gilt fiir Tillich dann auch fiir die erlahmte Kriegsbegeisterung.
Und so ruft er am Ende seiner Predigt seine Zuhorer auf: “Lalt in euch
lebendig sein und bleiben den Schwung der ersten groflen
Begeisterung, die Flugkraft, die uns von Sieg zu Sieg gefiihrt hat. Wer
dann noch fliegen kann, wenn alle schwach geworden sind, der behélt
den Sieg. Deutscher Soldat, denke daran, daf3 du Fliigel hast. Und ewig
wabhr bleibt das alte Wort: ‘Die auf den Herren harren, kriegen neue

Kraft, daB} sie auffahren mit Fliigeln wie Adler’.”

Das ist ein schones Beispiel fiir eine kontextuelle Predigt: ein Wort
Gottes fiir Menschen in einer konkreten, besonderen Lebenssituation,
das in einer anderen Zeit und anderen Umstinden nicht mehr als Wort

Gottes gehort werden kann.

Es mag uns Heutigen ganz und gar fremd erscheinen, was sich in

Tillichs Predigt aus dem Jahr 1916 widerspiegelt: da3 schlimmer als

12

die Grauen des Kriegs und auch der eigene mogliche Tod die
Langeweile des alltiglichen Lebens erscheint: ein zwar gesichertes und

geordnetes, aber im Grunde gelangweiltes Leben ohne Begeisterung.

Wir finden diese Sicht aufs Leben schon vor dem 1. Weltkrieg
besonders eindriicklich zum Ausdruck gebracht bei den damals jungen
expressionistischen Dichtern und Malern.

So z.B. bei Alfred Lichtenstein in seinem Gedicht Sommerfrische von

1913 - darin auch das Bild von den Fliigeln aufnehmend:

“Der Himmel ist wie eine blaue Qualle.

Und rings sind Felder, griine Wiesenhiigel —
Friedliche Welt, du gro3e Mausefalle,
Entkédm ich endlich dir ... O hétt ich Fliigel! —

Man wiirfelt. Sduft. Man schwatzt von Zukunftsstaaten.
Ein jeder iibt behaglich seine Schnauze.
Die Erde ist ein fetter Sonntagsbraten,

Hiibsch eingetunkt in siile Sonnensauce.

Wair doch ein Wind ... Zerriss mit Eisenklauen
Die sanfte Welt. Das wiirde mich ergetzen.

Wair doch ein Sturm ... der musst den schonen blauen



13

Ewigen Himmel tausendfach zerfetzen.””

Aus Langeweile iiber eine Welt, in der es nichts wirklich Bewegendes
und Aufregendes zu erleben gibt, werden Vernichtungsphantasien
entwickelt. Der Wunsch wird artikuliert, die gegenwaértige
wohlgeordnete, aber alltiglich langweilige Welt moge untergehen. Aus
ihr selbst wird die Kraft zur Erneuerung des Schwungs und der
Begeisterung nicht mehr erhofft.

Der Dichter der spiateren Hymne der DDR, Johannes R. Becher,
“Auferstanden aus Ruinen” trdumte solche apokalyptischen Trdume

auch schon vor dem 1. Weltkrieg. 1912 schrieb er die Verse:

“So aber wir faulen an hohen Pultsitzen
Und brockeln zu Mehlstaub in Wartsdlen bang.
Wir horchen auf wilder Trompetdonner Stof3e

Und wiinschten herbei einen groBen Weltkrieg.””

In den wohl geordneten Gesellschaften Europas zu Beginn des 20.

Jahrhunderts, die alle in hohem Malle von den technischen,

2 Erstverdffentlichung in: Die Aktion 3 (1913); zitiert nach Vietta, Lyrik des
Expressionismus, S. 123.

3Johannes R. Becher, Beengung. In: Ders., Verfall und Triumph. Berlin 1914,
S. 52.

14

wissenschaftlichen und kulturellen Fortschritten des 19. Jahrhunderts
profitierten, aber auch von der kolonialen Ausbeutung anderer
Weltgegenden, langweilen sich die Menschen und ermatten an der
Alltaglichkeit. Sie sehnen sich nach der Katastrophe, dem Untergang
ihrer Welt in einem Krieg.

Und dies in einer Welt, die nicht nur wohlhabend ist, sondern sich
durchaus den hohen kulturellen Idealen verschrieben hat und das Gute
sucht.

Die Ddmonen gewinnen immer an Dominanz, wenn die Engel Gottes
nicht mehr geschétzt werden. Das Bose breitet sich subtil aus, wenn das
Gute als langweilig miBachtet oder gar nicht mehr wahrgenommen

wird.

Karl Barth, der es in der Schweiz in vielerlei Hinsicht leichter hatte als
Paul Tillich, hat im Jahr 1915 ebenfalls iiber unseren heutigen
Predigttext gepredigt. Er sah den Grund fiir die auch von ihm
diagnostizierte allgemeine Miidigkeit der Menschen in seiner Zeit nun
nicht in der Dominanz der vielen kleinen Alltagsangelegenheiten, die
den grofBen Schwung und die Begeisterung ersticken.

Menschen werden miide, wenn sie nicht wissen und gehort haben, dal3

da einer ist - “Der Herr, der ewige Gott, der die Enden der Erde



15

> wird.

geschaffen hat” -, der nicht nicht miide noch matt
Fiir Barth sagt der gro3e Krieg mit allem, was er mit sich bringt, “dal3
wir auch im Tiefsten und Wichtigsten: in jenem Glauben an das Gute

und seinen Sieg, einfach miide werden miissen”.

Der Krieg hat Offenbarungsqualitit a la Shakespeare und zeigt, daf} es
in den menschlichen Seelen nicht zuallererst und zu Hochst um das
Gute geht - auch wenn Gesellschaften noch so wohl geordnet und
fortschrittlich und hoch kulturell sein mdgen.

“Deutschland mufite einen Platz an der Sonne haben. England mufite
sich wehren um seine Weltherrschaft. Osterreich muBite sich dem
Vordringen Rufllands widersetzen, und RuB3land muflte vordringen. ...
Usw. ... Ein allgemeines Miissen auf allen Seiten und mit starken,
wichtigen und wahren Griinden von allen Seiten. Ja, was heif3t denn
das, wenn wir es niichtern betrachten? Das heif3t: dall das Unrecht in
der Welt gelten muf3, dal wir im Glauben an das Gute gar nicht anders

als miide werden konnen.”

Ist das heute anders, liebe Schwestern und Briider?

Auch wir werden doch immer wieder erschiittert in unserem Glauben

4 K. Barth, Predigten 1915, Ziirich 1996, 410-421, 417.

16

an das Gute und unsere Hoffnung auf eine bessere Welt, in der unsere
Lebensverhiltnisse nicht vom Konkurrenzverhalten, sondern von der

Nichstenliebe bestimmt sind.

Jiingst sah schon wieder alles so friedlich und hoffnungsvoll in Europa
aus und jetzt miissen wir uns schon wieder mit der Vorstellung
beschiftigen, daB3 die militirische Logik européische Politik bestimmt

sollte.

Der grofle Lauf unserer Welt, aber auch unserer jeweiligen kleinen
Welten stiitzt unseren Glauben an und unsere Hoffnung auf das Gute
nur begrenzt.

Wer den Glauben an das Gute aus den Erfahrungen in der Welt ableitet,

muf} miide und matt werden.
Der Prophet Jesaja verweist deshalb sein Volk wiederum auf Gott, an
dem es ja zweifelt, ob er sich noch um das Gute und Rechte fiir sein

Volk iiberhaupt schert und kiimmert.

Deshalb will er seinem Volk und uns die Augen 6ffnen, damit wir

sehen, wie es mit Gott steht. “Hebt eure Augen in die Hohe und seht!”

Was wir dabei sehen, ist etwas Neues, das uns selbst neu und wie neu



17

geborene Kinder werden 14Bt: Gott selbst ist Kraft, ist Lebenskraft.

Er ist das Gute, das alles, was ist, gut gemacht hat, und iiber alles - wie
wir an den Sternen sehen konnen - herrlich herrscht. Und sein Gutes,
seine Kraft und Energie, ja, sein Leben, will er mit uns teilen, will er in

uns ausstromen lassen.

Was wir zu sehen bekommen, wenn wir mit dem Propheten die Augen
erheben, ist also ganz und gar nicht ein Gott, der fiir die ewige
Notwendigkeit, das Miissen, dem wir unterworfen sind, steht. Gott
steht vielmehr fiir die Kraft, die auf uns liberstromt, wenn wir ganz auf
ihn unsere Hoffnung setzen, und die uns die Energie der Jugend

verleiht.

Hilft mir das, wenn ich doch - innerlich und koérperlich - miide und matt

bin?

Der Prophet sagt uns: diese Miidigkeit muf3 nicht sein.

Wenn Du mit Gott lebst, dann muf3t Du an der Welt und an Dir selbst
nicht miide und matt werden. Dann gibt es immer eine Alternative,
auch wenn es in unserer groen und kleinen Welt so scheint, als miisse
es genauso sein, wie es ist und genauso kommen, wie es dann kommt -
auch wenn sich hinterher ein jeder wundert, wie es dazu kommen

konnte.

18

Die angeblichen Notwendigkeiten des groen und kleinen Weltenlaufes
mogen uns alternativlos erscheinen. Diesen Eindruck der
Alternativlosigkeit mochte der Prophet bei uns aufbrechen, indem er
uns sehen hilft: Schau doch unsere Welt so an, dal3 es in ihr auf Gott
ankdme.

Alternativen fangen bereits in der Wahrnehmung an.

Schau genau hin und sieh die Moglichkeiten, die in Deiner Gegenwart
liegen.

Wenn es in unserer Welt auf Gott ankdme, dann wiirde unser Leben
voller Vertrauen, voller Glaube und voller Hoffnung und voller Liebe
sein.

Dann wiirden wir das neue Leben leben, das entsteht, wenn wir ganz

auf Gott und seine Kraft vertrauen.

Doch wir schauen unser Welt und unser Leben an, als kdme es nicht auf
Gott an.

So sehen wir selbst nur noch die verschiedensten Damonen, die unter
uns hausen - und gar nicht die Kraft Gottes, und all das Vertrauen, den
Glauben, die Hoffnung und die Liebe in unserer Welt und in unserem

Leben, das aus dieser Kraft lebt.

Lebst Du mit Gott und hoffst fest auf ihn, so hast Du immer eine

Alternative inmitten der alternativlos erscheinenden Zwéngen und



19

Notwendigkeiten des Lebens. So bricht mitten in der Todverfallenheit

das neue Leben aus.

Leben wir mit Gott, so partizipieren wir an seiner unendlichen
Lebenskraft.

Wir hoffen dann nicht nur darauf, daf} sich der gute Gott irgendwann
einmal in dieser Welt gegen alle Todeskréfte durchsetzen und sie fiir
immer beseitigen wird.

Vielmehr wird Dich, wenn Du all Deine Hoffnung auf Gott setzt, schon

jetzt die Lebenskraft Gottes in Leib und Seele durchstromen.

Es ist die Kraft, die uns inmitten aller erfahrenen Ohnmacht daran
festhalten 146t, in unserem Fliegen, Laufen oder Wandern fiir das Gute,
fiir ein Leben in der Liebe und fiir die Versohnung aller Menschen, fiir

Gerechtigkeit und Frieden auf Erden, nicht nachzulassen.

“Die auf den Herrn harren, kriegen neue Kraft,
daB sie auffahren mit Fliigeln wie Adler,
dal} sie laufen und nicht matt werden,

dal3 sie wandern und nicht miide werden.”

Amen.



