Akademischer Gottesdienst am 29. Juni 2014 (2. Sonntag nach Trinitatis)
in der Evangelischen Universitdtskirche Miinster

Predigttext: Johannes 8, 1-11

Liturgie: Prof. Dr. Traugott Roser, Predigt: Stud. theol. Stefan Zorn

Vorbereitungsgebet

Steine. In unserer Hand, auf unseren Herzen, in unserem Mund haben wir
Steine. Wir ballen unsere Fauste, bis sich in ihnen Steine zum gezielten Wurf
bilden. Immer gibt es dafiir einen guten Grund. Weil wir uns zur Wehr setzen
miissen, zur Wehr setzen wollen. Weil wir die Fehler anderer sehen und uns
vor dem fiirchten, dass sie unser Leben und unsere Gemeinschaft bedrohen.
Es gibt immer einen Grund, einen Stein zu werfen.

Den Mund fiillen wir mit Steinen. Unsere Rhetorik verbessern wir, unsere
Stimmen stahlen wir, damit wir uns durchsetzen kénnen im Gewirr der
Stimmen. Wer mit Steinen im Mund und gegen das Rauschen des Meers an-
reden kann, den kann keiner iiberhdren. Es ist nicht weit zum grolenden Ge-
schrei der Parolen von Sieg und Triumph, das andere niederbriillt. Gehor
wollen wir uns verschaffen, weil wir nicht vertrauen, dass Gehor geschenkt
wird.

Auf unserem Herz lasten Steine. Spitze Steine von Verletzungen aus allen
Phasen unseres Lebens. Schmerzende Steine des Gewissens. Wir werden
dem nicht gerecht, woran wir glauben und wonach wir leben wollen. Schwe-
re Steine, die der Tod und die Angst um das Leben wie einen Grabstein er-
richtet. Wer tragt keine Steine mit sich? Gott, du siehst in unsere Herzen. Du
kennst unsere Gedanken von fern. Befreie unsere Herzen, 6ffne unseren
Mund, fass uns an den Handen.

L/G: Der allmadchtige Gott erbarme sich unser, er vergebe uns unsere Siinde
und fiihre uns zum ewigen Leben. Amen

Gnadenzusage

Gott unterbricht den Larm. Gott spricht zu uns im Fliistern, nicht im Tosen. Er
zeichnet und schreibt Worte zur Besinnung. Er stellt sich der Gewalt und



tiberwindet sie durch Unterbrechung. Gott 6ffnet Graber. Gott nimmt uns
den Wind der glaubenseifrigen Selbstgerechtigkeit aus den Segeln. Er rettet
uns, wo unser Urteil iiber andere sich gegen uns selbst richtet. Und er
schenkt uns eine Zukunft der Freiheit, wenn er sagt: Siindigt hinfort nicht
mebhr.

Predigt

Es war frith am Morgen. Die Sonne war gerade hinter dem Olberg aufgegan-
gen und tauchte Jerusalem in mildes Orange, als Jesus sich auf den Weg
zum Tempel machte. Ein Schwarm Vogel eilte ihm voraus und zog {iber ihn
hinweg in Richtung Gottespalast.

Auch die Menschen stromten herbei, geweckt vom warmen Sommerlicht.

Unbedingt wollten sie zu Jesus. Dieser Jesus, er hatte etwas Faszinierendes
an sich - etwas, das unerkldrlich war.

In aller Ruhe nimmt Jesus Platz, um seine Ausfiihrungen von gestern noch
einmal genauer zu erkldren. Er will den Menschen, die ihn erwartungsvoll
anblicken, ein Bild vor Augen malen:

Er selbst ist das Licht fiir die Welt.

Plotzlich sind laute Schreie auf dem Tempelvorplatz zu héren: "Lasst uns
durch! Geht zur Seite! Wo ist Jesus, der Galilder?" Die Menschentraube zer-
reit. Eine Horde von aufgebrachten Theologen und Gemeindevorstehern
bahnt sich eine Gasse durch die Massen.

lhre Kleidung - makellos.

Im Schlepptau ziehen sie eine junge Frau hinter sich her mit verwischter
Schminke und groRen Ohrringen. Sie ist nur in ein notdiirftiges Laken einge-
hiillt. Ihre Haut ist aufgeschiirft und die Stimme heiser geschrien, sodass sie
nur noch krachzen kann.

Eine Frau - seelisch wie korperlich blof3gestellt.
So stehen sie vor Jesus,

die Manner mit den zynischen, liisternen und spitzfindigen Blicken,



die Frau: ohne Anwalt,
die Sachlage: eindeutig.

Und doch - Jesus soll den Richter spielen, die Theologen sind gespannt, wie
er sich in der Rolle bewdhren wird. lhnen geht es nicht wirklich um die
Wahrheit lGiber die Affare, die die Frau seit einigen Wochen mit ihrem Nach-
barn hat. Sie ist nur Mittel zum Zweck. In Wirklichkeit geht es ihnen um Je-
sus.

Und die Theologen haben Moses auf ihrer Seite, die unantastbare Autoritat,
gegen die sich auch nicht dieser Jesus aus Galilda stellen wird. Die Frommen
und Schriftkundigen haben bereits die ihr Urteil gefallt und sichere Antwor-
ten auf die Frage nach der Schuld gefunden, bevor der Richter zu Wort ge-
kommen ist.

Wie anders die anonyme Frau in der Mitte, auf die sich alle Blicke richten:
Sie zieht das Laken zurecht und die nackte Angst befillt sie, dass diese Mi-
nuten ihre letzten sein kdnnten.

In ihrem Herzen - das pure Chaos!
Zeichen der Hoffnung? - in weiter Ferne.
Der fremde Mann - Richter iiber Leben und Tod.

Die fremde Frau, deren Namen wir nicht kennen, nein, sie hat keine Antwor-
ten wie die Theologen und Synagogenvorsteher, aber eine Menge Fragen,
als ihre Blicke sich mit denen des Fremden treffen. Er schaut sie anders an,
nicht spitzfindig, sondern mit weichen klaren Augen und er trifft sie mitten
ins Herz.

Da stehen sie, die Pharisder im Halbkreis um die Frau, dahinter die Men-
schenmenge und gegeniiber Jesus. Und er, der erst so zuriickhaltend ist und
nur widerwillig etwas sagt, er verbliifft die Manner mit den vielen Antworten.

Denn Jesus ist nicht nur die Antwort auf unsere Fragen, sondern auch die
Frage auf all unsere Antworten. Er schafft es, alle um sich herum mit einem
einzigen Satz zu hinterfragen, ohne dabei eine Frage zu stellen:

"Wer unter euch keine Siinde an sich hat, der soll den ersten Stein auf sie
werfen."



Seit seinen Kindertagen weif} Jesus, was Mose gelehrt hat, die Einhaltung
der Gebote ist ihm ein Herzensanliegen. Fiir ihn bedeuten die Gebote vor
allem und tiber allem die Liebe, genauer die Liebe, die er zu seinem Vater im
Himmel und zu seinen Geschwistern auf der Erde hat.

Hier aber muss er nun sehen, wie eine fremde Frau, seine Schwester im Her-
zen, die auch die Schwester der spitzfindigen Theologen ist, gedemiitigt,
instrumentalisiert und benutzt wird.

Und deshalb weif3 Jesus auch, dass es in diesem Moment nicht darauf an-
kommt, dem Mutwillen der frommen Méanner nachzugeben, sondern die
spitzfinden Theologen mit sich selbst zu konfrontieren.

Und da tut Jesus etwas Unerwartetes: Er hinterfragt die Letztmotivation der
Ankldager und halt ihnen den Spiegel vor: "Warum seid ihr hergekommen?
Aus Sehnsucht nach Gerechtigkeit? Weil das, was diese Frau getan hat in
Gottes Augen den Tod verdient? Oder weil ihr euch hinter einer unantastba-
ren Autoritdt versteckt und mir eine Falle stellen wollt?"

Jesus ist die Frage auf unsere Antworten, weil er die Autoritdaten, Argumente
und Masken hinterfragt, hinter denen wir uns genauso verstecken wie die
Méanner im Halbkreis.

Mose ist ihre unhinterfragbare Autoritat,
das Gebot: eine sicher sitzende Maske,
die Steine in ihren Handen: ein treffsicheres Argument,

der Halbkreis: ein bequemes Versteck.

Tatsdchlich ist es oft ein Versteck, in das wir uns verkriechen, eine Maske,
hinter der auch ich mich verberge. Ich, der Theologe.

Die Maske, das Versteck, sie sind Orte der Bequemlichkeit,
der Angst davor entdeckt und bloRgestellt zu werden

und Orte der falschen Motivation.



Wie oft handle ich nicht aus der Sehnsucht nach Gerechtigkeit, sondern aus
der Sucht nach Profilierung?!

Wie oft inspiziere ich die Fehler des Andern und bin blind fiir die eigenen
Schwdchen?

Wie oft werfe ich Steine auf meine Geschwister anstatt mich ihrer anzuneh-
men?!

Aber wenn diese Mischung aus Bequemlichkeit, aus Angst, Unaufrichtigkeit
und falscher Motivation auf Jesus trifft, dann blicken wir der Wahrheit ins
Gesicht und die wird uns frei machen.

Jesus kennt meine Maske, er weifs um mein Versteck. Aber trotzdem sieht
Jesus dahinter und erblickt mein Innerstes.

So schaut Jesus auch in das Herz der Pharisdaer und enttarnt ihre Masken
und Verstecke in einem Augenblick mit seinen Worten und zwei Handstri-
chen: Die Anschuldigungen prasseln wie kalter Dauerregen auf die Frau in
der Mitte, aber Jesus bringt keine Argumente zu ihrer Verteidigung vor und
schlief3t sich auch nicht dem Urteil der Theologen an.

Stattdessen tut er etwas Sonderbares: Jesus biickt sich und schreibt mit
seinem Zeigefinger in die staubige Erde. Wir erfahren nicht, was er schreibt,
aber ich bin sicher, dass vor allem wichtig ist, dass Jesus etwas auf die £rde
schreibt. Er lenkt damit nicht nur die bohrenden Blicke von der Frau in der
Mitte weg, sondern zeigt auf das Element, aus dem wir alle geschaffen sind.

Vielleicht wollte Jesus damit sagen: "Wie alle Menschen, so bist auch du
aus Erde geschaffen und wirst auch wieder zu Erde werden. Gedenke daran,
dass auch du endlich, verganglich und deshalb auch fehlbar bist. Siehe, ich
bin der Einzige, der Steine werfen konnte, und ich tue es nicht. Wieso willst
du es dann unbedingt tun?"

Was auch immer Jesus hatte sagen wollen, die Pharisdaer und Theologen fiih-
len sich getroffen und iberfiihrt von seinen Worten. Nein, frei von Siinde,
das ist wohl keiner, auch sie nicht, und sei er noch so aufrichtig darum be-
muht, Gott zu suchen.

Und da machen die stolzen Manner, die im Halbkreis stehen und die Frau in
der Mitte schon fast vergessen haben, eine bemerkenswerte Feststellung:



sie merken, dass die Steine in ihren Handen ihnen eigentlich zu schwer
sind. Niemand ist zum Steine werfen gemacht, doch wir alle haben Steine in
mindestens einer Hand.

Uberfiihrt trotten die stolzen Mdnner langsam hinweg,
manche verwundert,
einige entsetzt,
der ein oder andere beschamt,
sie alle: Uiberrascht.

Und keiner geht, wie er gekommen war. Jesus, der heilende Prediger aus Ga-
lilaa, er hat ihre eisernen Antworten infrage gestellt und ordentlich durchei-
nandergewirbelt, er /st tatsdchlich der fragende Frager, die Frage auf unsere
Antworten.

Als Jesus wieder aufblickt, sieht er die Frau, die noch immer zitternd vor ihm
steht. Fir sie ist der fremde Anwalt zum Lebensretter geworden. Nun sind
die beiden allein. Doch Jesus scheint das gar nicht richtig mitbekommen zu
haben, vielleicht war er gar zu sehr in den Gedanken vertieft, dass die Men-
schen, seine Menschen, obwohl sie alle miteinander endlich und unvoll-
kommen sind, sich eine Aufgabe anmafien, die nur Gott erfiillen kann: Den
anderen richten zu wollen.

Aber Jesus ist bewusst, dass es nun an der Zeit ist, sich ganz der zerschun-
denen Frau zuzuwenden. Von nun an sind die Frau und Jesus allein und in
dieser personlichen Atmosphare ist er nicht mehr der Reagierende, sondern
wird initiativ.

Es ist immer eine ganz besondere Begegnung, wenn Jesus mit einem Men-
schen allein im Gesprdch ist. Keinen ldasst das unberiihrt zuriick und immer
ist Wahrheit, diese sanfte aber klare Wahrheit, die frei macht, im Spiel: So
war es mit der Frau am Brunnen gewesen, die in der gliihenden Mittagshitze
kam, wenn sie sich sicher sein konnte, dass sie niemandem begegnen wiir-
de, weil sie sich so schamte. Und dann war sie dem miiden Unbekannten



am Brunnen begegnet, der nicht nur um ihre fiinf Mdnner, sondern auch um
ihre Sehnsucht nach Wasser fiir die Seele wusste, nicht nur um ihren leeren
Krug, sondern auch um ihr leeres Herz. Das Besondere - nicht in der Offent-
lichkeit, sondern in der Mittagshitze, am Brunnen unter vier Augen spricht
Jesus mit ihr iber Sehnsucht, Schuld und Wasser fiir die Seele.

Und so wird Jesus auch Petrus noch einmal unter vier Augen sprechen,
nachdem dieser fiir Jesus sein Leben lassen will, ihn aber stattdessen
nachts an der Hitze des Feuers abstreitet, verneint und verleugnet. Aber an
einem Kohlenfeuer am Ufer des Sees unter vier Augen wird er dreimal ge-
fragt: "Liebst du mich?" und kann seinen Freund Jesus neu bejahen. Und
wieder sind es die Fragen, die Jesus ihm unter vier Augen stellt, die Petrus
den neuen Weg weisen.

Auch der zerschundenen Frau auf dem Tempelvorplatz begegnet Jesus al-
lein. Er war eigentlich aufgefordert worden den Richter zu spielen. Wird der
Lebensretter nachtraglich noch ein Urteil iber die namenlose Frau spre-
chen?

Erneut Uberrascht Jesus. Er verdammt sie nicht, aber er redet die Siinde
auch nicht klein. Jesus erweist sich als ein Richter unter vier Augen. Er ist ein
guter Richter, der nicht in der Offentlichkeit, sondern im personlichen Ge-
sprach Recht spricht und bei dem Gnade, aber auch Wahrheit nicht zu kurz
kommen.

Denn die Wahrheit, die frei macht, sie hat nichts mit Verdammnis zu tun:
"Wenn die Frommen und Theologen dich nicht verdammen, dann tue ich das
erst recht nicht", sichert Jesus der fremden Frau zu.

Aber die Wahrheit, die in die Freiheit fiihrt, sie bedeutet zweierlei fiir uns:
Die Siinde kann nicht das letzte Wort haben und sie wird auch nicht das
letzte Wort haben.

Die letzten Worte, die Jesus in das Leben der unbekannten Frau spricht,
sind:

"Geh hin und siindige nicht mehr."



Moglicherweise ist dieser Satz keine Antwort, vielleicht ist dieser Satz eine
Frage, ein Satz, der uns /mmer infrage stellt. Was uns Jesus sagt, ist keine
Antwort, sondern eine offene Frage, ein Satz, iber den die Frau lange nach-
denken wird - und wir auch.

"Geh hin und siindige nicht mehr."

Sie, die seit einer halben Stunde von Menschen umringt in der Mitte des
Tempelvorplatzes gestanden hat, entblof3t und begafft, verachtet und be-
schamt, voller Angst und auch voller Schuld wie die Manner im Halbkreis,
wie alle Menschen, wie ich, sie soll sich trotzdem auf den Weg machen,
nicht in der Starre verharren.

Es ist kein leichter Weg, der vor der Frau liegt, und es ist auch kein leichter
Weg, der vor uns liegt, wenn wir Jesus allein oder im Halbkreis begegnen.
Jeder, dem Jesus ins Herz blickt und seine Schuld zeigt, wird sein Blick auf
dem Weg begleiten.

Aber auf dem Weg, den die Frau, die Manner und wir danach gehen, erwartet
uns das Geschenk der Freiheit, die uns freudig begriiit und wir stellen im-
mer mehr fest, dass er selbst, Jesus, der Weg ist.

Seine lebende Wahrheit stellt alle zementierten Antworten infrage.
Das Alleinsein mit ihm bringt nachhaltige Verdnderung
Seine Worte und ein Blick in seine Augen - sie bedeuten Freiheit.
Zum Abschluss spreche ich ein Gebet eines unbekannten Autors:

Jesus, mit deinen Augen schau mich an. Lass mich in deine Augen sehen, ob
ich’s ertragen kann, weif3 ich nicht. Doch wenn ich in deine Augen seh, will
ich nurdich.

Jesus, leg deine Hande auf mich. Leg deine Hande auf mich, Herr, ob ich’s
ertragen kann, weil3 ich nicht. Doch mit deinen Hdnden auf mir, Jesus, will
ich nur dich.

Jesus, sprich deine Worte in mein Herz. Sprich deine Worte in mein Herz, ob
ich’s ertragen kann, weifs ich nicht. Doch mit deinem Wort in meinem Her-
zen, will ich nur dich.



Amen

Firbittgebet

Guter Gott, wir bitten dich fiir alle, denen der Prozess gemacht wird. Fiir alle,
die Schuld auf sich geladen haben, die Unrecht getan, andere verletzt oder
die Gemeinschaft geschadigt haben. Lass ihn Gerechtigkeit widerfahren. In
gerechten Prozessen und durch Gesetze, die der Wiirde des Menschen ge-
recht werden: der Wiirde von Opfern und der Wiirde von Tdtern.

Wir bitten fiir alle, die in unserem Rechtswesen tatig sind. Dass sie auf der
Suche nach irdischer Wahrheit und irdischer Gerechtigkeit das Wohl und
den Frieden im Blick behalten. Lass sie ihren Beruf als Berufung leben.

Wir rufen zu Dir: Kyrie-Ruf 178.5

Gott der Volker in Ost und West, Nord und Siid. Angesichts des Unheils, das
gezielte Rhetorik, nationaler Stolz und Aufriistung mit Waffen vor 100 Jahren
angerichtet hat, bitten wir dich fiir alle, die sich um Verséhnung, um interna-
tionale Zusammenarbeit und Verstandigung bemiihen. Segne das Geschenk
der Europdischen Gemeinschaft. Segne die Anstrengungen der Vereinten
Nationen. Segne alle, die sich in Nichtregierungsorganisationen um das
Wohl von Fliichtlingen kiimmern, gegen Diskriminierung wegen Rasse, Ge-
schlecht, Religion, sexueller Orientierung oder Armut kampfen. Lass sie ihr
Amt und ihr Engagement als Berufung leben.

Wir rufen zu Dir: Kyrie-Ruf 178.5

Wir bitten fiir alle, die Fragen stellen und mit Antworten z6gern. Fiir Journa-
listen und kritische Geister, fiir Wissenschaftler in Lehre und Forschung.
Dass sie sich mit schnellen und allgemein giiltigen Antworten nicht zufrie-
den geben. Dass sie sich Zeit nehmen zu heilsamer Unterbrechung. Zu Ent-
schleunigung und Nachdenken. Lass sie ihr Fragen zur Berufung werden.

Wir rufen zu Dir: Kyrie-Ruf 178.5

Wir bitten dich fiir alle, die durch Krankheit und Not, durch Armut und Ar-
beitslosigkeit, durch Angst um eignes Leben oder das Leben Nahestehender
aus der Bahn geworfen sind. Die sich ausgesetzt fiihlen, bloRgestellt und in



10

ihrer Existenz bedroht. Richte sie auf. Wende Dich ihnen zu und sprich zu
ihnen. Dass sie weiter gehen kdnnen, im Bewusstsein ihrer Not und ihr doch
nicht ausgeliefert. Lass sie, lass jeden von uns Deinen Ruf hdren. Lass uns
berufen sein.

Wir rufen zu Dir: Kyrie-Ruf 178.5



