Auch ein Wort Gottes

Predigt tber Dtn 30,11-14
Kath. Universitatsgottesdienst am 10. Juli 2016 (15. Sonntag im Jahreskreis), 11 Uhr

Dominikaner-Kirche Munster (Kanzeltausch)

Die Gnade unseres Herrn Jesus Christus und die Liebe Gottes und die

Gemeinschaft des Heiligen Geistes sei mit euch allen!

Liebe Schwestern und Brlder,

fir den heutigen 15. Sonntag des Jahreskreises ist uns ein Text aus dem

Buch Deuteronomium vorgeschlagen.

Das Buch Deuteronomium - zu deutsch: ,zweites Gesetz“, ,Wiederholung des
Gesetzes” - heiBt in der hebréisch-jldischen Tradition devarim - ,Worte“ - und
in der protestantischen, besonders der lutherischen Tradition wird es als 5.

Buch Moses bezeichnet.

Es bildet den Abschluss des ersten Kanonsteiles der hebréischen Bibel, der
Tora, die ja nach der Urgeschichte von Welt und Menschheit, der Vor- und
Frahgeschichte Israels wesentlich auf die Offenbarung Gottes am Sinai
konzentriert ist, eine Offenbarung, an die sich Israel bis heute vor allem in
Form der Weisung Gottes an sein Volk, der Gesetzgebung fiur Alltag und

Feiertag, dankbar erinnert.

Das Deuteronomium schlieBt diese groBe und groBartige Erzahlung ab, es

versiegelt gleichsam das, was die Bibel Uber die Griindung des Verhéltnisses



von Gottheit und Menschheit zu sagen hat, und tber die Geschichte Gottes
mit den Menschen, wie sie in hervorragender und zugleich exemplarischer
Weise anschaulich wird im Verhéltnis von Gott und Gottesvolk, im Verhéltnis
zwischen dem als adonai Angerufenen und Israel. Dieses Buch versiegelt
damit fur alle Zeiten und auch fir uns, was in unserem orientalisch-
europaischen Kulturkreis nicht einzelne namhafte Denker, sondern
namenlose Erzahler, Schreiber und Gruppen gesammelt und weitergegeben
haben, und was damit unser Denken und Wahrnehmen bis heute pragt.
Pragend ist diese Tradition selbst dann, wenn fiir uns Gott nur ein bloBer
Name oder ein Hirngespinst ist, selbst wenn wir in unserem Leben noch
keinen Blick in die Tora geworfen haben sollten. Diese Tradition, diese

GroBerzéhlung ist sehr méchtig.

Die ,Versiegelung® im Buch Deuteronomium wird deutlich schon in der
Rahmung dieses Buches, sowie durch die Brlcke, die zu den vorherigen vier
Blchern der Tora geschlagen wird: Das ganze Buch ist im Grunde eine groBBe
Rede des Mose an sein Volk, nicht in Agypten, nicht in der Wiiste, nicht am
Sinai, sondern es ist das Buch eine letzte groBe Rede des Mose an sein Volk
vor seinem Tod, die er im vierzigsten und letzten Jahr der Wanderung halt, im
Lande Moab, im Angesicht des verhei3enen Landes. Vierzig Wustenjahre -

und dies nun sind die ,famous last words*.

Das ist natirlich literarische Gestaltung, Fiktion. Sie versucht aus dem
Ruckblick spaterer Jahrhunderte, die Ursprungssituation der
Gottesbeziehung, ja des Gottesglaubens Israels zu 6ffnen fir die
wechselhaften Erfahrungen des Volkes im Land, in den Konigreichen von
Israel und Juda, im Angesicht von politischen Zusammenbrichen,

militarischen Niederlagen, historischen Umwalzungen bis hin zu Flucht und



Vertreibung. Es ist ja zu fragen: Was gilt denn noch von dem Erzahlten,
Gelernten und Ererbten denn noch, wenn sich die politische Landkarte
andert, wenn sich Kénigtimer, GroBreiche und Staaten bekédmpfen, auflésen
und neu zusammenfinden, und wenn der Einzelne auf den Wogen des
Meeres der Geschichte hin- und hergeworfen wird? Das ist die Frage, die das

5. Buch Mose im Grunde beschéftigt und bearbeitet.

Unser Predigttext ist ein kurzes Stlick aus dem 30. Kapitel, das schon zum

Schlussteil des Deuteronomiums gehért. Wir lesen dort:

,D0enn das Gebot, das ich dir heute gebiete, ist dir nicht zu hoch und nicht zu
fern. Es ist nicht im Himmel, dass du sagen musstest: Wer will fir uns in den
Himmel fahren und es uns holen, dass wir's héren und tun? Es ist auch nicht
jenseits des Meeres, dass du sagen musstest: Wer will fir uns tGber das Meer
fahren und es uns holen, dass wir's héren und tun? Denn es ist das Wort

ganz nahe bei dir, in deinem Munde und in deinem Herzen, dass du es tust.”

Das Ende des 5. Buches Mose, und damit das Ende der ganzen Tora, ist ja,
um es mit einem musikalischen Begriff zu sagen, eine lange, groBartige Coda
mit mehreren Schlussakkorden - wie eine Symphonie oder eine Sonate von
Beethoven, mdchte ich sagen. Wer sich einmal die Zeit nimmt, den
Schlussteil - oder gar das ganze Buch - am Stlck zu lesen, wird das sofort
merken; die letzten Kapitel sind ein Crescendo, mit Absatzen und strahlenden
Akkorden, auch mit Trugschllssen, bis diese groBe Erzahlung der Tora, die
mit dem ,Anfang“ von allem anhob, mit dem Tod des Mose und seinem

Lobpreis schlieft.



Deutlich wird durch die groBe Komposition und ihre Einzelheiten, was der
Glaube Israels von Gott und Mensch im Kern zu sagen weif3, und was auch
wir Heiden und Christen diesem verdanken: Gott und Mensch stehen in einer
lebendigen Beziehung zueinander. Gott ist nach diesem Glauben nicht ein
unbewegtes, weltfernes Etwas. Er ist auf der anderen Seiten auch nicht
einfach das, was der Fall ist, er ist kein anderes Wort flir Kosmos. Sondern
ein Gott, an den zu glauben Sinn macht. Der Gott, von dem die ganze Tora
spricht, ist ein Gott, der vom Kosmos und der Menschheit unterschieden,
aber zugleich in Beziehung zu ihnen gedacht ist. Und nicht nur gedacht,
spekuliert wird so tUber Gott, sondern, so bezeugen es die Tora, die
Propheten und die weiteren Schriften, so wurde er auch erfahren, und in
diesen Erfahrungen fanden und finden sich viele Menschen wieder mit ihren
eigenen Erlebnissen. Und der Mensch, der so von Gott gedenkt und einem
solchen Gott gegenuber tritt, tut dies nicht nur oder zuerst als Grubler und
Traumer und Meditierer, er tut dies auch nicht in seiner Mehrheit als Priester
im Ritual, sondern als Mensch, der irrt und kdmpft, der hofft und liebt, mitfahlt
und vergibt, aber auch hasst und tétet, und der sich immer wieder fragt: Was

ist mein Weg? Ist das mein Weg?

Von daher hat es die Tora nicht nur, aber sehr viel mit diesem Hoffen und
Lieben, mit diesem Irren und Kampfen, Mitfihlen und Vergeben, Hassen und
Toten und mit der Frage nach dem eigenen und dem rechten Weg im Alltag
dieser Welt zu tun. Die Tora hat mit diesem Leben, mit diesem Tun und
Lassen zu tun, und so gibt sie Ratschlage und Weisungen, gebietet und
verbietet und will damit, fir die Bekenner adonais wie fur alle Menschen, das

Gute, das gute Leben, das Leben.



,Gesetz” und ,,Gesetzlichkeit” sind fir die christliche, mehr flr die
protestantische als flr die katholische Tradition, Gber die Jahrhunderte zu
problematischen Begriffen und Vorstellungen geworden. GroBartige Denker
wie Paulus, Augustin und Luther, die je in ihrer Zeit und Situation mit dem
gebietenden und Gesetz gebenden Gott ihres Glaubens rangen, haben dem
abendlandischen Denken eine tiefe, im Grunde ja auch heilsame Skepsis
gegenuber jeder Art von religiés begriindeter Normsetzung fur den Alltag

eingepflanzt.

Wir wollen uns ja alle nicht von einem alten, oder nicht sichtbaren, oder nur
durch die Priesterkaste vermittelten, oder abwesenden, oder toten oder
imaginaren Gott befehlen lassen, was wir zu tun und zu lassen haben. Ein
Philosoph, der heute eine heteronome Moral zu begriinden suchte, wirde
verlacht. Und einem Propheten wie Mose - oder wie Mohammed -, der,
zumindest nach der Vorstellung der Spateren, einen vom Himmel gefallenen

Gotteswillen fur unser Leben predigt, schenken wir wohl schwerlich Gehor.

In einer Reihe von Fallen haben wir uns - auch in unseren Kirchen - gegen
die Tradition vom Sinai entschieden. Nur als Stichwort nenne ich die hart
errungene, gewiss noch nicht abgeschlossene, aber doch enorm

fortgeschrittene Akzeptanz gleichgeschlechtlicher Liebe und Partnerschaft.

Ein ganz anderes Beispiel: Gegenwartig werden wir vielfach durch
Nachrichten erschreckt, die uns zeigen, zu welchen Grausamkeiten die
Berufung auf den offenbaren Gotteswillen flr unser Leben manche
Menschen ermutigt, christliche Fundamentalisten ebenso wie radikale

Muslims.



Ich habe keinen Zweifel, liebe Schwestern und Brider: Es ist gut, dass wir
nicht nur den Buchstaben des gottlichen oder menschlichen Gesetzes haben,
sondern auch ein von Gott gegebenes, verstandiges Herz, ein Gewissen, in
dem sich unsere Gedanken miteinander aussprechen, und einen von Gott
geschenkten Verstand, der uns - im besten Fall! - zu vernlnftigen Wesen

macht, welche die Folgen ihres Tuns und Lassens Uberschauen.

Zu solchen Menschen spricht das Wort (davar!) aus Deuteronomium 30. Es
wirbt darum, uns zu gewinnen fir den Gotteswillen, den Israel am Sinai
vernahm und den das Judentum und mit ihm auch das Christentum weiter zu
erzahlen und weiter zu verstehen suchen: mit Herz, mit Gewissen und mit

Verstand.

Das Wort wirbt, auch wenn, das sollte nicht verschwiegen werden, im
Zusammenhang auch nicht schlecht gedroht wird. Lesen Sie bitte selbst - ich
meine, das Werben behielte trotz allen Drohens und Schreckens die
Oberhand. Und das finde ich gut; ware es nicht so, wéare der Text fir mich

kaum ertraglich und gewiss nicht zu predigen.

Was ich aber gut finde an dem Text und seinem Zusammenhang ist dies: Es
wird nicht einfach auf den Sinai verwiesen und damit basta. Sondern es wird
angespielt auf die Erfahrung, welche die uns unbekannten Urheber des
Textes schon hinter sich haben: Staatlichkeit und Zusammenbruch, Chaos
und Fremdherrschaft, Flucht, Vertreibung und Verfolgung. Und trotzdem
lassen diese Texte von Gott nicht; sie ringen damit, ihren Weg zu deuten im
Angesicht dessen, was Uberliefert und gesagt ist, sie machen es sich - und

uns - nicht einfach und bequem, sie suchen den Aus-Weg nicht in



Gleichgultigkeit oder Verzweifelung, aber auch nicht in dem Uber die

Jahrhunderte so beliebten ,Nimm, was Du kriegen kannst®.

Lassen wir uns auf dieses Werben um uns, auf diese Einladung an uns ein,
so stellen wir als erstes fest: Das Wort spricht gar nicht zuerst vom ,Gesetz".
Es spricht nicht von Norm und Sanktion, es stellt nicht ein dickes StGB vor
Augen, und schon gar nicht ringt es mit den theologischen Bemihungen, das
Verhéltnis von Gott und Mensch von Berechnung und Utilitarismus
freizuhalten. Es spricht nicht vom Gesetz, sondern vom ,,Gebot" (mizvah).
Das Gebot aber ist nicht nur der Teil vom Ganzen, nicht nur das Exempel,
welches das Vorurteil von der Gesetzlichkeit Israels zwar kaschiert, aber
bestatigt. Nein, das ,,Gebot“ - wir erinnern uns an die 10 Gebote! - das
,<aebot” ist eine kluge Weisung fur unser Leben, eine Weisung, die uns helfen

soll, kein Paragraph aus dem StGB.

Machen wir uns deutlich: In unserem Text wird mit erwachsenen Menschen
gesprochen, mit Menschen, welche die Fahigkeit haben, Leben zu geben und
zu nehmen, mit Menschen, die im Haus oder in der Gesellschaft entscheiden.
Die Tora ist nicht fur Kinder! Im Judentum wird man zwar sehr friih bar oder
bat mitzvah, aber dann gilt man eben auch - jedenfalls in der Gemeinschaft
der Glaubenden - als erwachsen. Vermutlich traktieren wir heute nicht mehr
unsere Kinder mit Tora; zugleich, so will mir manchmal scheinen, machen wir

uns selbst aber zu Kindern, um nur ja nicht mit Tora konfrontiert zu werden.

Ferner und noch einmal: Das Gebot - wie Ubrigens jedenfalls Uberwiegend

die ganze Tora - ist kein Gesetzbuch fur den Straf- oder Zivilgerichtshof.



8
Unter den Spezialisten wird diskutiert, ob Gberhaupt und, wenn ja, in welchem
Umfang die in der Tora anzutreffenden Bestimmungen mit Strafandrohung
Grundlage tatsachlicher Rechtsprechung in Israel waren.
Lassen wir das jetzt dahingestellt: Es gibt jedenfalls viele Gebote und
Verbote, die gar nichts Uber Straffolgen sagen und die damit kein positives
Recht gewesen sein kdnnen und sind. Am Ende des Deuteronomiums ist
sehr streng und bisweilen erschreckend von Fluch und Segen, von der Wahl
zwischen Leben und Tod, die Rede (zuletzt tibrigens vom Segen flr die zwolf
Stamme Israels). Doch schon Fluch und Segen sind etwa anderes als
menschliches Gericht und Strafe, und dies gilt noch mehr fir die Wahl von
Leben und Tod. Wir alle stehen, bedenken wir es recht, jeden Tag und im
Alltag unseres Verhaltens, vor dieser Wahl: Vers6hnen oder spalten? Die
Arme verschranken oder umarmen? Aufbauen oder EinreiBen? Fluch oder

Segen? Leben oder Tod?

Weiter: Das gute Gebot Gottes fir unser Leben ist nicht fern und schwierig,
es ist nah und einfach. Es bedarf keiner Spezialisten - auch keiner religiésen
Spezialisten - es bedarf keiner Spezialisten, um uns zur Erkenntnis des
Guten, des guten Lebens, ja des Lebens zu verhelfen. Ich spreche jetzt nicht
von den bisweilen wirklich komplexen Sachverhalten und den sich daraus
ergebenden ethischen Fragen der Gegenwart, z.B. in Bezug auf Anfang und
Ende des menschlichen Lebens. Ich spreche von unserem Alltag, von den
taglichen Entscheidungen - Entscheidungen ubrigens auch tber Leben und
Tod -, von den Entscheidungen, die wir alle zuhause oder im Beruf zu treffen
haben. Mein Eindruck ist, dass theologische Ethik dieses gro3e Feld der
Fragen und der Bewéhrung unseres Menschseins eher vernachlassigt, und
ich frage mich, ob unsere Kirchen den Menschen in diesen alltadglichen

Bewahrungen und Entscheidungen ausreichend beistehen. Um auch hier ein



Beispiel zu nennen: Wissen wir eigentlich, vor welchen Entscheidungen
taglich Arzte und Pflegende in unseren Krankenh&dusern, in unseren
Seniorenheimen und Hospizen stehen? HOren wir diesen Alltagsentscheidern
wirklich zu? Manche Diskussion in Ethik-Kommissionen Uber Anfang und

Ende des Lebens mutet mir da wirklich sehr akademisch an.

Dass das gute Gebot Gottes fur unser Leben nicht fern und schwierig ist, ist
aber vor allem eine groB3e Ermutigung: Wir miussen keine religidsen oder
theologischen Spezialisten sein, wir missen auch keine intellektuellen
Hochflieger sein, um zu erahnen oder zu verstehen, was wahrhaft gut ist fir
unser Leben. Gerade in den gegenwartigen Zeiten, in denen fir manche die
Welt aus den Fugen zu geraten scheint, ist das eine erhebliche Starkung.
Das nahe Wort ruft uns zu: Ihr Lieben, bleibt Euren Uberzeugungen treu:
Bleibt anstandig, bleibt maBvoll, bleibt hilfreich, herzlich und vergebungswillig,
verachtet den Mammon als Goétzen, auch wenn andere Stimmen Euch téglich
anderes einreden. Und vergesst nicht: Unrecht leiden ist besser als Unrecht

tun.

Um auch hier ein Beispiel zu nennen: Ich bin dankbar und stolz, dass die
groBen Kirchen in Deutschland, sehe ich es recht, in ihren AuBerungen
bisher keinen Deut davon abgeruckt sind, Flichtlinge und Asylanten
willkommen zu heiBBen, oder die Stimme fir Menschen mit Handicap zu
erheben. Bleibt dem treu, liebe Schwestern und Bruder in Christo, unbeirrt,
auch wenn die ,Willkommenskultur inzwischen allgemein schwachelt oder
die medizinischen Mdglichkeiten fur Anfang und Ende des Lebens

verfuhrerisch vielfaltig sind.



10
Und schlieBlich: Das Wort aus dem Schluss der Tora, der in Schriftform
gegossenen Erinnerung an den Gotteswillen am Sinai, das werbende Wort
des Gebotes Gottes ist schon bei uns, es ist ,ganz nahe“, es ist in unserem
Munde und in unserem Herzen - drum lasst es uns auch tun. Ich meine, hier
fande keine Entmindigung des freien Menschen mit seinem autonomen
Verstand statt, sondern vielmehr eine Ermutigung des Menschen zu seiner
moralischen Intuition und seiner Sprache der Moral. Als Glaubende sind wir
dankbar fur das Geschenk der Gebote, der Worte, des Wortes Gottes, als
Nicht-Glaubende, die wir alle auch sind, dirfen wir taglich dankbar sein und
zuversichtlich far die Intuition und die Sprache des Guten, die in uns allen

lebt. Lasst uns dieses Wort tun - und leben!

Und der Friede Gottes, der hoher ist als alle Vernunft, bewahre unsere

Herzen und Sinne in Christus Jesus.

Amen



