Predigt am 4. Sonntag nach Trinitatis,
19. Juni 2016 im Universitatsgottesdienst in der St. Johanneskapelle Miinster
Professor (em.) Dr. Jorg Viktor Sandberger
1
Liebe Gemeinde, liebe Schwestern und Briider, meine Lieben,
zu Beginn mdchte ich ein Gedicht vortragen, das mir viel bedeutet.
Dietrich Bonhoeffer hat es im Juli 1944 in seiner Tegeler Gefangniszelle niedergeschrieben.
Wer bin ich?

Wer bin ich? Sie sagen mir oft,
ich trate aus meiner Zelle
gelassen und heiter und fest,

wie ein Gutsherr aus seinem Schloss.

Wer bin ich? Sie sagen mir oft,

ich sprache mit meinen Bewachern
frei und freundlich und klar,

als hétte ich zu gebieten.

Wer bin ich? Sie sagen mir auch,
ich triige die Tage des Ungluicks
gleichmutig, lachelnd und stolz,

wie einer, der Siegen gewohnt ist.

Bin ich das wirklich, was andere von mir sagen?

Oder bin ich nur das, was ich selbst von mir wei3?
Unruhig, sehnsuchtig, krank, wie ein Vogel im Kafig,
ringend nach Lebensatem, als wirgte mir einer die Kehle,
hungernd nach Farben, nach Blumen, nach VVogelstimmen,
durstend nach guten Worten, nach menschlicher Néhe,
zitternd vor Zorn Gber Willkir und kleinlichste Krankung,
umgetrieben vom Warten auf grofRe Dinge,

ohnmachtig bangend um Freunde in endloser Ferne,

mude und leer zum Beten, zum Denken, zum Schaffen,

matt und bereit von allem Abschied zu nehmen?



Wer bin ich? Der oder jener?

Bin ich denn heute dieser und morgen ein andrer?

Bin ich beides zugleich?

Vor Menschen ein Heuchler

und vor mir selbst ein verachtlich wehleidiger Schwéchling?
Oder gleicht, was in mir noch ist, dem geschlagenen Heer,

das in Unordnung weicht vor schon gewonnenem Sieg?

Wer bin ich? Einsames Fragen treibt mit mir Spott.
Wer ich auch bin, Du kennst mich, Dein bin ich, o Gott!

2

Auch mich treibt die Frage um: wer bin ich? Sie lasst mich taglich, stindlich nicht los. Denn
ich sage ja mit allem, was ich rede und tue, wie ich mich gebe, kleide, auf andere zugehe oder
mich zurlckhalte, mit dem allem sage ich immerzu, ob ich will oder nicht, wer ich bin. Das
Leben selbst nétigt mich standig, mich zu erkennen zu geben, auch wenn da meist viel unter
Konventionen verborgen bleibt und ich meine Rollen gelernt habe. Dann lasst mich auch die
Frage nach dem Echo meines Tuns nicht los. Was sagen die Leute; meine Freunde, meine
Né&chsten? Wie stehe ich da? Daneben die eigene Perspektive: Was kann, was muss ich mir

selber sagen?

Ein gutes Echo versetzt in Hochstimmung- etwa: Du bist ja so bewundernswert souverén und
so beneidenswert authentisch - Muss ich mir aber sagen oder sagen lassen, Du warst in der
gestrigen Auseinandersetzung aber gar nicht souveran, dann kann mir dies den Schlaf rauben.

Darum bleibt es dabei: ich will davon leben, dass mir gute Antworten gelingen.

Wer bin ich? Die Frage treibt mich um, setzt mich unter Druck, macht mich unfrei.

Souveranitat fehlt dann in einem tieferen Sinn.

Bonhoeffers Gedicht endigt mit zwei knappen Zeilen, die sich erstmals reimen. Nun kommt
alles ins Reine durch eine radikale Wende. Die bedrangende Frage verliert ihre Bedeutung. Sie
ist flir Bonhoeffer nun nur ein ,,einsames Fragen“ das mit ihm Spott treibt.

»Wer ich auch bin ...” Das spielt jetzt keine Rolle mehr.

,»,Du kennst mich, dein bin ich“, Du sagst, wer ich bin. Das macht mich frei. Ich habe nun den

Rucken frei, zu tun, was unter die Hand kommt.



Bonhoeffer meint im Kontext seines Gedichts: ,,Wenn man vollig darauf verzichtet hat, aus sich
selbst etwas zu machen - sei es einen Heiligen oder einen bekehrten Sunder oder einen
Kirchenmann, einen Gerechten oder Ungerechten, einen Kranken oder Gesunden, wenn man in
der Fulle der Aufgaben, Fragen, Erfolge und Misserfolge Erfahrungen und Ratlosigkeiten lebt,
dann wirft man sich Gott ganz in die Arme...Wie sollte man bei Erfolgen Gbermitig oder an
Misserfolgen irre werden?* Nicht mehr umgetrieben von der Frage: wer bin ich? sind mein

Herz und mein Verstand frei nach Wegen aus Krisen zu suchen.

Ich wurde gefragt: Was macht den Christen zum Christen? Eine evangelische Antwort lautet:
der Glaube. Doch was heift glauben? Die Satze des Glaubensbekenntnisses unterschreiben?
Sag mir mit einem Wort oder wenigstens in zwei klaren verstandlichen Satzen, was Glauben
heif3t! Ich habe geantwortet: ,,wer ich auch bin, du kennst mich, dein bin ich, o Gott!* Auch
wenn das Wort ,,glauben® nicht vorkommt, diese Worte sagen was Glauben ist:

,Gott sagen lassen, wer ich bin.” Dieser Glaube macht frei souveran und authentisch.

Nun nehme ich einen Szenenwechsel vor: vom Gedicht aus der Geféangniszelle in der Sprache
unserer Zeit zum Brief des Apostels Paulus an die Christen im antiken Rom. Wir horen noch
einmal in der Ubersetzung der neuen Ziircher Bibel den heutigen Predigttext, ergéanzt durch
vorausgehende Verse, die die Situation in den rdmischen Hausgemeinden beleuchten.

(R6mer 14,1-6.10-12)

(1) Den im Glauben Schwachen nehmt an und lasst es nicht zum Streit Uber verschiedene
Auffassungen kommen! (2) Der eine glaubt alles essen zu dirfen, der Schwache aber isst nur
Pflanzliches. (3) Wer isst, soll den nicht verachten, der nicht isst; wer aber nicht isst, soll den
nicht richten, der isst; denn Gott hat ihn angenommen. (4) Wer bist du, dass du eines anderen
Diener richtest? Seinem eigenen Herrn steht oder féllt er. Er wird aber stehen, denn der Herr
vermag ihm Stand zu geben. (5) Der eine macht einen Unterschied zwischen den Tagen, fur
den anderen sind alle Tage gleich. Jeder aber bleibe seiner Uberzeugung treu. (6) Wer einen
bestimmten Tag beachtet, der tut es vor dem Herrn. Und wer isst, der isst vor dem Herrn, denn
er dankt Gott dabei. Und wer nicht isst, der tut auch das vor dem Herrn und dankt Gott ebenfalls.
(10) Du aber, was richtest du deinen Bruder? Und du, was verachtest du deinen Bruder? Wir
werden alle vor dem Richterstuhl Gottes treten miussen. (11) Denn es steht geschrieben: So
wahr ich lebe, spricht der Herr, mir wird sich beugen jedes Knie und jede Zunge wird sich zu
Gott bekennen. (12) Es wird also jeder von uns fir sich selbst Rechenschaft ablegen missen

vor Gott.



3

War das wirklich ein Szenenwechsel? Wie traurig vertraut sind uns doch diese
Auseinandersetzungen (ber Frommigkeitsstile und Uberzeugungen. Wie trostlich, dass es
schon unter den ersten Christen Spannungen gab und Spaltung drohte. Fir einen Teil der
Gemeinde bedeutet Freiheit alles. Man berief sich auf Paulus: ,,alles ist euer, alles ist erlaubt®.
Ohne Skrupel aB man Fleisch und machte keinen Unterschied zwischen besonderen und
gewdohnlichen Tagen. Man warf den andern vor, zu sehr an alten Traditionen zu hédngen und
darum schwach im Glauben und riickstéandig zu sein. Flr den anderen Teil der Gemeinde sind
Gebote und Ordnungen alles. Sie fragten, was gilt bei Gott als rein und unrein, aBen darum kein
Fleisch, hielten sich an die Vorschriften fur besondere und gewohnliche Tage und warfen den

andern vor, ihrem Glauben fehle es an Ernst. Wir sehen, in Rom wurde gestritten.

Heute kennen wir &hnliche Reibereien zwischen den Historisch-Kritischen und den
Bibeltreuen, zwischen den Modernen und den Traditionalisten. Und heute wie damals
verachten die freiheitlich Progressiven die Rigoristen: ,,Ach, diese Engstirnigen, Ewig-
Gestrigen.” Die konservativen Traditionalisten dagegen verurteilen ihre Gegner: ,,Die verraten

das Heilige an den Zeitgeist.”“ Nur zu gut kennen wir diese ,,Richtungsstreitigkeiten.*

Paulus geht nun aber auf die Themen dieser Kontroversen gar nicht ein. Er spricht kein
Machtwort zugunsten der einen oder der anderen Seite. Er arbeitet auch nicht an einem
Kompromiss. Er will nicht Frieden um jeden Preis. Er sieht, wie im Streit der eine Teil der
Gemeinde den andern verachtet und wie dieser umgekehrt seine Gegner verurteilt. Wer
verachtet und wer verurteilt mag gute Griinde haben, aber er ist dabei unfrei, auf keinen Fall
souveran; denn er wird von der Frage: wer bin ich? umgetrieben. Er sucht Selbstbestatigung
und will sich und anderen zeigen, dass er auf der richtigen Seite ist. Deshalb muss er die auf
der anderen Seite klein machen. Wenn ich Gott sagen lasse, wer ich bin, kann ich den anderen
weder verachten noch verurteilen, ich werde ihn annehmen wie auch Gott ihn angenommen

hat; denn auch bei ihm sagt Gott, nicht ich, wer er ist.

Doch wer ist das eigentlich Gott? Niemand hat Gott je gesehen.

Dennoch stellen sich mir Bilder ein vom Vater, vom Koénig, vom Herrn und Richter. Da sehe
ich auch Rembrandts Gemélde ,,Der verlorene Sohn* in der St. Petersburger Eremitage vor mir,
Der Sohn, kniend von hinten zu sehen, birgt sich im Schol} des barmherzigen Vaters, der ihm
seine Hande auf den Riicken legt und so an sich drtickt. ,,Du bist mein.” Mir geht auf: ,,Dein
bin ich, o Gott!*



Paulus gebraucht bei den Christen in Rom andere Bilder, die nicht nur mir Unbehagen bereiten.
Sie sind durch den heutigen Sprachgebrauch belastet und eingetriibt. Paulus sieht den Christen
als Diener in einem besonders nahen Verhéltnis zu seinem Herrn, der allein Gber ihn befindet.
Der griechische Text spricht eigentlich von einem Haussklaven. Aber Gott ist doch kein
Sklavenhalter? Er ist bei Paulus auch noch ein Herr, ein Universalherrscher, der will, dass vor
ihm sich jedes Knie beugt. Da stellen sich Bilder ein von knienden und hingestreckten
Menschenmassen, die sich unterwerfen. Der Begriff Herr und Herrscher riecht doch immer
nach boser Macht und Gewalt, nach Despotismus. Dass es auch die gute Macht der Liebe gibt,
wird dann leicht vergessen. Kein Wunder, dass manche beim Schlusssegen im Gottesdienst
lieber sagen: ,,Gott segne dich und behite dich.” als ,,der Herr segne dich und behute dich.

Glaube soll doch nicht ein anderes Wort fiir Unterwerfung sein.

Das Bild vom strengen Richter auf seinem Richterstuhl erscheint unvereinbar mit Rembrandts
Bild vom barmherzigen Vater. Oder mussen wir an eine zeitliche Abfolge denken. Erst bringt
mich der barmherzige Vater auf einen guten Weg, aber am Ende des Weges wird mir
vorgehalten, was ich versaumt habe und was ich Gott und dem Nachsten schuldig geblieben
bin. Bekanntlich hat diese Vorstellung Luther in Hollendngste und Gotteshass getrieben. Die
Vorstellungen von Gott als Sklavenhalter, als Herr und Herrscher stol3en heute auf Skepsis, der

Richter aber wird kaum noch wirklich ernst genommen.

4
Diese Sprachschwierigkeiten sind in dem Gedicht ,,Wer bin ich?* Gberwunden. Wenn ich vom
Bann dieser Frage befreit Gott sagen lasse, wer ich bin, dann glaube ich. Radikaler und totaler
als so kann ich ihn nicht anerkennen und diese Anerkennung bedeutet dann nicht Unterwerfung,

sondern Freiheit, Souveranitat.

Paulus spricht bei den Christen in Rom Alltagsprobleme an. Daneben finden sich plétzlich
Satze, die wir von Traueranzeigen und von Beerdigungen her sehr gut kennen. ,,Keiner lebt sich
selber und keiner stirbt sich selber. Leben wir, so leben wir dem Herrn, sterben wir, so sterben
wir dem Herrn, darum wir leben oder sterben, so sind wir des Herrn.” Diese Worte gehdren zu
den bekanntesten Paulusworten. Sie gehen tber den Alltag weit hinaus, dringen vor zu Letztem
und Tiefstem, zu dem was unbedingt angeht, ndmlich Leben und Tod. Gefiihle gehen hier als
Lebensfreude und Todesangst weit auseinander. Paulus aber riickt Tod und Leben eng

nebeneinander, als ware da gar kein Unterschied mehr. Darum, ob wir leben oder sterben, wir



sind so oder so des Herrn und darauf kommt es an. Das macht diese Worte so trostlich.
Wirklich?

Denn was heif3t ,, dem Herrn leben*? Wie soll das im konkreten Leben vor sich gehen? Und
wieder hilft die Sprache des Gedichts. ,,Dem Herrn leben* heil3t, ihn sagen lassen, wer ich bin
und dem Herrn sterben heif3t, auch dann, wenn ich gar nichts mehr zu sagen habe, noch im
Sterben und im Tod ihn sagen zu lassen, wer ich bin. Noch einmal: Ob ich lebe oder sterbe, du

kennst mich, dein bin ich, o Gott! Amen.



