
Prof. Dr. theol. Arnulf von Scheliha 
                WWU Münster 

 
 

Predigt im Evangelischen Universitätsgottesdienst am Sonntag Exaudi (8. Mai 2016) um 
18.00 Uhr in der Dominikanerkirche zu Münster 

 
Der für heute vorgeschlagene Predigttext ist die Epistel‐Lesung für den Sonntag Exaudi. Es 
handelt sich um ein Gebet, dass der unbekannte Verfasser des neutestamentlichen Briefes 
an die Gemeinde in Ephesus dem Apostel Paulus in den Mund legt. In dieser brieflich 
stilisierten Situation sitzt der Apostel im Gefängnis und verschickt aus dieser bedrängten 
Lage heraus eine predigtartige Abhandlung an seine Gemeinde. Im dritten Kapitel kommt er 
auf sein Apostelamt für die Heiden zu sprechen, das er im Dienst von Gottes ewigem 
Ratschluss sieht. Zur Bekräftigung seiner besonderen Sendung beschließt er diesen Teil 
seines Traktates mit einem Gebet, das der Predigt heute zu Grunde liegen soll.   
 
„Deshalb beuge ich meine Knie vor dem Vater, der der rechte Vater ist im Himmel über alles, 
was da Kinder heißt im Himmel und auf Erden, dass er euch Kraft gebe nach dem Reichtum 
seiner Herrlichkeit, stark zu werden durch seinen Geist an dem inwendigen Menschen, dass 
Christus durch den Glauben in euren Herzen wohne und ihr in der Liebe eingewurzelt und 
gegründet seid. So könnt ihr mit allen Heiligen begreifen, welches die Breite und die Länge 
und die Höhe und die Tiefe ist, auch die Liebe Christi erkennen, die alle Erkenntnis übertrifft, 
damit ihr erfüllt werdet mit der ganzen Gottesfülle. Dem aber, der überschwenglich tun kann 
über alles hinaus, was wir bitten […], nach der Kraft, die in uns wirkt, dem sei Ehre in der 
Gemeinde und in Christus Jesus zu aller Zeit, von Ewigkeit zu Ewigkeit! Amen“ (Eph 3, 14‐21) 
 
Liebe Schwestern und Brüder, 
 
dieses Fürbittengebet des gefangenen Apostels verfolgt ein besonderes Ziel. Mit großer 
Eindringlichkeit, die durch die performative Geste des Kniefalls unterstrichen wird, wendet 
er sich an Gott den Vater, von dem alles Sein und alles Geschehen ausgehen. Der himmlische 
Herrscher möge durch seinen Geist die Empfänger des Briefes im Glauben stärken. In den 
einzelnen Bitten legt der Apostel den Akzent auf das innere Erleben des durch Christus 
erwirkten Heils. Schließlich zielt auf eine besondere Erkenntnis, die aus der Liebe Christi 
heraus möglich ist. In diesem Zusammenhang fällt ein Satz, dessen Inhalt bis heute ungeklärt 
zu sein scheint, obwohl Heerscharen von Neutestamentlerinnen und Neutestamentlern über 
ihn geforscht und nachgedacht haben: „So könnt Ihr mit allen Heiligen begreifen, welches 
die Breite und die Länge und die Höhe und die Tiefe ist.“ (Eph 3, 18). Ein rätselhafter Satz, 
aber ich habe im Zuge der Predigtvorbereitung der Versuchung widerstanden, dieses Rätsel, 
was hier wohl gemeint sein könnte, lösen zu wollen. Stattdessen greife ich aus diesem Gebet 
zwei andere Pointen heraus, die der Pseudepigraph in die Fürbitte eingearbeitet hat und die 
mir mit Blick auf die Gegenwart wichtig geworden sind, nämlich erstens die kosmische 
Vaterschaft Gottes und sodann die Gegenwart des Heils im inwendigen Menschen. 
 

I. 
 
Zunächst: „Deshalb beuge ich meine Knie vor dem Vater, der der rechte Vater ist im Himmel 
über alles, was da Kinder heißt im Himmel und auf Erden.“ (3, 14f.). Liebe Schwestern und 



Brüder, im Rahmen meiner religiösen Sozialisation im norddeutschen Luthertum habe ich 
gelernt: Ein wahrer Protestant kniet nicht, sondern tritt aufrecht vor seinen Gott. Dieser Text 
dagegen belehrt uns vom Gegenteil und ich gestehe, dass ich Widerstände spürte, als ich 
mich mit ihm zu beschäftigen begann. Und diese konfessionsmentalen Störungen wurden in 
gewisser Weise bestätigt, weil der römisch‐katholische Kommentator des Epheser‐Briefes in 
der ökumenischen Kommentarreihe „EKK“ diesen „Kniefall“ mit 25 Zeilen ausführlich 
würdigt, während die evangelischen Ausleger in anderen Kommentaren diesen Sachverhalt 
so gut wie übergehen und ihn – wenn überhaupt, dann – beiherspielend behandeln. Ein 
hochinteressanter Befund!  
 
Aber wie dem auch immer sei: Die literarische Funktion des Kniens ist eindeutig, denn sie 
unterstreicht die kosmologische Perspektive, in die die Vorstellung des himmlischen Vaters 
gerückt ist, an den der Apostel das Gebet adressiert. Das Gefühl der Erhabenheit des 
universalen Vaters drückt den Beter gewissermaßen in eine durch und durch demütige 
Haltung, in die Knie. So wird in dieser Szene der Unterschied von Gottes Gott‐Sein und dem 
Mensch‐Sein des Menschen sinnenfällig. – Und dennoch hält der betende Apostel fest: Der 
kosmische Herrscher lässt sich von den Menschen als „Vater“ anreden. Der Vater ist den 
Menschen trotz aller physikalischen Entfernung nahe. 
 
Aber, hier im Epheser‐Brief, setzt diese Gebetsanrede „Vater“ einen etwas anderen Akzent 
als das jesuanische „Vater unser“. In der Bergpredigt ist die Gebetsanrede „Vater“ Ausdruck 
eines fast kindlichen Vertrauens, der himmlische Vater wird wie ein personales Gegenüber 
vorgestellt. Dadurch entsteht dort eine nahezu intime Gebetsszene. Hier, im Epheserbrief 
dagegen, wird der göttliche „Vater“ als kosmische Ordnungsmacht angeredet, und der 
Apostel verbindet damit einen spekulativen Gedanken. Dieser wird deutlich, wenn man dem 
griechischen Wortlaut folgt und übersetzt: „Ich beuge meine Knie vor dem Vater, nach dem 
alle Vaterschaft (oder Familie) im Himmel und auf Erden genannt wird.“  
 
Den Gedanken, den man in dieser Formulierung findet, kann man in etwa so wiedergeben: 
Alle Familiengemeinschaft, jedes Eltern‐ und Kindschaftsverhältnis ist ein Abbild des 
Verhältnisses zwischen Gott und seinen Kindern – und zwar im Himmel und – davon 
abgeleitet – auf Erden. Üblicherweise gehen wir ja davon aus, dass unsere irdischen Eltern‐ 
und Familienverhältnisse die wirklichen sind, und dass wir dies idealiter und gleichnishaft auf 
Gott beziehen. Der Apostel denkt es nun aber in umgekehrter, ja entgegengesetzter 
Richtung: Im Himmel finden wir das vollkommene Urbild, das wir auf Erden nur 
unvollkommen nachbilden. Unsere Eltern‐ und Familienkonstellationen sind Abbilder 
derjenigen Ordnung, Hervorbringung, Fürsorge und Bewahrung, für die der himmlische 
Vater steht. 
 
Diesem Gedanken einer urbildlichen Vaterschaft Gottes möchte ich zwei ethische 
Überlegungen entnehmen, die mir gegenwärtig wichtig zu sein scheinen. Wenn die 
himmlische Vaterschaft Gottes das Urbild ist, dann begründet sich darin die 
Zusammengehörigkeit aller Menschen. Wie unterschiedlich wir auch sind. In welch 
unterschiedlichen (kulturellen, religiösen, nationalen oder familiären) 
Zugehörigkeitsverhältnissen wir auch leben. Welchen Loyalitäten wir auch verpflichtet sind: 
Leitend ist das in Gott begründete und von Gott ausgehende Gefühl der 
Zusammengehörigkeit aller Menschen, das unsere realen Unterschiede, unsere 
Meinungsverschiedenheiten und Interessen überbrückt. Die himmlische Vaterschaft Gottes 



ist so etwas wie eine kosmische Inklusion, die uns verbindet, und die die vielen großen und 
kleinen Exklusionen, die wir – oftmals ohne es zu merken – vollziehen, überwindet. Eine 
ideale Zusammengehörigkeit und Gleichheit trotz aller realen Unterschiede – diese 
grundlegende Einsicht vermittelt uns die Idee der kosmischen Vaterschaft im  Epheserbrief.  
Dieser Gedanke lässt sich noch ein Stück weiter konkretisieren. In akademischen und 
kirchlichen Kontexten diskutieren wir derzeit ja intensiv über das neue Verständnis von 
Familie. Politik und Sozialwissenschaften sind vorausgegangen und haben das Eltern‐ und 
Familienverständnis aus den natürlichen Abstammungsverhältnissen herausgelöst und 
definieren „Familie“ nun in einem gewissermaßen konstruktivistischen Sinn: Familie ist dort, 
wo Elternschaft und Kinder sind, und damit bezieht man Alleinerziehende, 
Adoptionsverhältnisse und sog. Patchwork‐Konstellationen mit ein. Damit wird der Beitrag 
all dieser Menschen, die zur Regeneration der Gesellschaft und zur Erziehung der 
nachfolgenden Generation beitragen, gewürdigt. Dadurch haben sich allerdings die Eltern‐ 
und Kindschaftsverhältnisse verkompliziert. Nicht wenige Kinder haben bis zu vier Eltern, 
neben den leiblichen auch die sozialen, wie immer dies auch im Einzelnen arrangiert wird. 
Die evangelischen Kirchen in Deutschland hat sich diese neue Sicht auf das 
Familienverständnis weitgehend zu Eigen gemacht, während die römisch‐katholische Kirche, 
deren Gast wir heute Abend sind, an der natürlichen Grundlage von Elternschaft und 
Familienverständnis festhält, und das tun auch viele evangelische Kirchen des Südens 
unserer Erde. Daher haben wir in der Gesellschaft und in der ökumenischen Christenheit 
noch viele Diskussionen vor uns, die heute natürlich gar nicht vorentschieden werden 
können.  
 
Aber unser Text aus dem Epheserbrief gibt doch einen kleinen Hinweis. Wenn wir die Idee 
vom Urbild der kosmischen Vaterschaft Gottes ernst nehmen, die uns Menschen als seine 
Kinder eint, dann gilt dies auch für das Kriterium dieser Zusammengehörigkeit, das in 
unserem Text ebenfalls genannt wird: Der Geist Christi. Die Verbindung untereinander zur 
Familie Gottes ist geisthaft, nicht naturgegeben und in dieser geisthaften Verbindung liegt 
auch eine ethische Qualifikation: der Geist der Liebe, der Fürsorge und der Inklusion, die die 
Zusammengehörigkeit der Menschen wirklich werden lässt.  
 
Dieser Geist Christi, der Geist der Liebe, gründet in der himmlischen Vaterschaft Gottes und 
ist der Maßstab für alle Formen von Familie, die wir konstruieren, für die natürliche ebenso 
wie für die sozial‐konstruierte. Denn auch das Leben in einer Familie mit natürlichen 
Abstammungsverhältnissen muss geisthaft und ethisch orientiert gelebt werden – genau wie 
dasjenige in einer „modernen“ Familie. Jede Familie hat ihre dunklen, repressiven Seiten, die 
„natürliche“ ebenso wie die sozial konstruierte. Daher ist der Geist Christi ein wichtiger, ja 
unverzichtbarer Maßstab für unser Familienleben und insbesondere für diejenigen, die in 
der Familie das sagen haben: Egal, ob dies ein Patriarch, die Helikopter‐Eltern oder die 
aufmüpfigen Kinder sind. Vielleicht relativiert sich die eigene Rolle in der Familie durch das 
Urbild des himmlischen Vaters in einer heilsamen Weise. Denn er gibt uns mit dem Geist 
Christi die maßgebliche ethische Orientierung vor, ohne uns die Verantwortung im Einzelnen 
abzunehmen. Denn der Geist Christi ist zugleich der Geist der Freiheit.   
 
Wie aber atmen wir den Geist Christi? Dazu folgen nun einige Gedanken im zweiten Teil der 
Predigt.  
 

 



II. 
 
Der kosmologisch begründeten Zusammengehörigkeit des Menschengeschlechts auf der 
einen Seite entspricht auf der anderen Seite die Innerlichkeit des Glaubenslebens. Der 
Apostel betont, dass Christus in unserem Herzen wohnt, sich an den „inwendigen 
Menschen“ richtet, wie Martin Luther unnachahmlich übersetzt hat. Auf den Einzelnen bzw. 
die Einzelne kommt es also an und zwar dort, wo wir ganz bei uns selbst sind, in unserem 
Herzen, im Gewissen, im Selbstverhältnis. Der Apostel wünscht, dass die Herzen der Christen 
eine Wohnung Christi werden: „Zieh in meinem Herzen ein, lass es deinen Tempel sein“, so 
haben wir es vorhin schon gesungen.  
 
Diese Innerlichkeit des Glaubens ist oftmals kritisiert, gelegentlich auch theologisch 
missbraucht worden. Tatsächlich ist sie nicht in einem rein spirituellen oder mystischen 
Sinne zu verstehen. Auch sollte sie nicht gegen den Leib oder die Körperlichkeit ausgespielt 
werden. Dagegen spricht schon die performative Geste des Kniens, mit der ja das innere 
Gefühl der Erhabenheit Gottes körperlich ausgedrückt wird. Aber klar ist auch: Die 
Wirklichkeit der erlebten Nähe Christi entfaltet sich von innen nach außen. Und trotz aller 
Sympathie für „Ganzheitlichkeit“ – der Apostel ist eindeutig: Die Kraft des Glaubens entfaltet 
sich vom inneren Menschen her!  
 
Und ist das nicht plausibel? Wie oft sind wir gehalten, mit mentaler Stärke unseren Körper in 
die Zucht zu nehmen. Wer erinnert sich nicht an das dramatische Halbfinale am Dienstag. 
Nicht die fehlende Fitness, Spielstärke oder fußballerische Technik, sondern zwei mentale 
Aussetzer waren Ausschlag gebend für das Ausscheiden des FC Bayern. Oder wenn wir an 
unseren akademischen Kontext denken: Wie oft muss die geistige Kraft am Schreibtisch 
Oberhand gewinnen über unsere körperliche Erschöpfung, wenn eine Seminararbeit 
abgeschlossen werden oder ein Gedanke für einen Aufsatz zu Ende gedacht und 
niedergeschrieben werden soll. Oder wenn der Körper erkrankt ist und die Genesung auf 
sich warten lässt: Die Kraft zur Überwindung der Frustration, das man nicht mehr so kann 
wie man will, der Mut zum Sein, wenn das Nicht‐Sein zu überwiegen droht, er muss 
wesentlich von innen kommen und er kommt auch von innen – und der Glaube hat daran 
seinen Anteil. Denn, so der Apostel, „der rechte Vater […] gebe euch Kraft nach dem 
Reichtum seiner Herrlichkeit stark zu werden […] an dem inwendigen Menschen.“  
Es handelt sich dabei nicht um Kraftübertragung in substanzhafter Weise – dann wäre der 
Glaube so etwas wie die Infusion eines Medikamentes. Das ist er nicht. Vielmehr geht es bei 
der Kraft des Geistes Christi um unsere Verknüpfung mit einem von Gott ausgehenden 
Vertrauens‐ und Sinnzusammenhang, den wir von innen heraus ergreifen, mit dessen Hilfe 
wir unser vorfindliches Sein überschreiten und von dem aus wir unser ganzes Lebens neu 
beleuchten, um es schließlich wieder meistern zu können.  
 
Daher führt die Betonung des „inwendigen Menschen“ in unserem Text auch nicht in einen 
Atomismus der frommen Individuen. Vielmehr knüpft die Gegenwart des Geistes ein 
pneumatisches Netzwerk zwischen den Menschen, in deren Herz „Christus durch den 
Glauben und […] in der Liebe eingewurzelt ist.“ Eine ideelle, aber gleichwohl reale 
Verbindung der Menschen wird gestiftet – eine Menschheitsfamilie wird wirklich. Die 
Gemeinde repräsentiert dieses pneumatische Netzwerk in sichtbarer Weise, sie sollte es 
jedenfalls tun. Dabei hat der Verfasser des Epheser‐Briefes gar keine sozialethischen 
Konsequenzen vor Augen. Sein Programm einer Öffentlichen Theologie für das 



pneumatische Netzwerk besteht darin, den himmlischen Vater zu ehren und – gemäß der 
Form des Predigttextes – durch Gebet, durch Fürbitten die Anliegen der Menschheitsfamilie 
vor den himmlischen Vater zu bringen. Das Lob Gottes und das Gebet im Namen Jesu Christi 
– das sind für unseren Apostel die elementaren Aufgaben der Gemeinde und darin wollen 
wir an diesem Abend mit den Worten des Apostels einstimmen: „Dem aber, der 
überschwenglich tun kann über alles hinaus, was wir bitten […], nach der Kraft, die in uns 
wirkt, dem sei Ehre in der Gemeinde und in Christus Jesus zu aller Zeit, von Ewigkeit zu 
Ewigkeit! Amen“. 


