Prof. Dr. theol. Arnulf von Scheliha
WWU Minster

Predigt im Evangelischen Universitiatsgottesdienst am Sonntag Exaudi (8. Mai 2016) um
18.00 Uhr in der Dominikanerkirche zu Miinster

Der fur heute vorgeschlagene Predigttext ist die Epistel-Lesung fiir den Sonntag Exaudi. Es
handelt sich um ein Gebet, dass der unbekannte Verfasser des neutestamentlichen Briefes
an die Gemeinde in Ephesus dem Apostel Paulus in den Mund legt. In dieser brieflich
stilisierten Situation sitzt der Apostel im Gefangnis und verschickt aus dieser bedrangten
Lage heraus eine predigtartige Abhandlung an seine Gemeinde. Im dritten Kapitel kommt er
auf sein Apostelamt fir die Heiden zu sprechen, das er im Dienst von Gottes ewigem
Ratschluss sieht. Zur Bekraftigung seiner besonderen Sendung beschliel3t er diesen Teil
seines Traktates mit einem Gebet, das der Predigt heute zu Grunde liegen soll.

,Deshalb beuge ich meine Knie vor dem Vater, der der rechte Vater ist im Himmel tber alles,
was da Kinder heit im Himmel und auf Erden, dass er euch Kraft gebe nach dem Reichtum
seiner Herrlichkeit, stark zu werden durch seinen Geist an dem inwendigen Menschen, dass
Christus durch den Glauben in euren Herzen wohne und ihr in der Liebe eingewurzelt und
gegriindet seid. So konnt ihr mit allen Heiligen begreifen, welches die Breite und die Ldnge
und die Hohe und die Tiefe ist, auch die Liebe Christi erkennen, die alle Erkenntnis Ubertrifft,
damit ihr erfullt werdet mit der ganzen Gottesfiille. Dem aber, der iberschwenglich tun kann
Uber alles hinaus, was wir bitten [...], nach der Kraft, die in uns wirkt, dem sei Ehre in der
Gemeinde und in Christus Jesus zu aller Zeit, von Ewigkeit zu Ewigkeit! Amen“ (Eph 3, 14-21)

Liebe Schwestern und Brider,

dieses Flrbittengebet des gefangenen Apostels verfolgt ein besonderes Ziel. Mit grol3er
Eindringlichkeit, die durch die performative Geste des Kniefalls unterstrichen wird, wendet
er sich an Gott den Vater, von dem alles Sein und alles Geschehen ausgehen. Der himmlische
Herrscher moge durch seinen Geist die Empfanger des Briefes im Glauben starken. In den
einzelnen Bitten legt der Apostel den Akzent auf das innere Erleben des durch Christus
erwirkten Heils. SchlieBlich zielt auf eine besondere Erkenntnis, die aus der Liebe Christi
heraus moglich ist. In diesem Zusammenhang fallt ein Satz, dessen Inhalt bis heute ungeklart
zu sein scheint, obwohl Heerscharen von Neutestamentlerinnen und Neutestamentlern tiber
ihn geforscht und nachgedacht haben: ,So kdnnt Ihr mit allen Heiligen begreifen, welches
die Breite und die Lange und die Hohe und die Tiefe ist.“ (Eph 3, 18). Ein ratselhafter Satz,
aber ich habe im Zuge der Predigtvorbereitung der Versuchung widerstanden, dieses Ratsel,
was hier wohl gemeint sein konnte, I6sen zu wollen. Stattdessen greife ich aus diesem Gebet
zwei andere Pointen heraus, die der Pseudepigraph in die Firbitte eingearbeitet hat und die
mir mit Blick auf die Gegenwart wichtig geworden sind, ndamlich erstens die kosmische
Vaterschaft Gottes und sodann die Gegenwart des Heils im inwendigen Menschen.

Zunachst: ,,Deshalb beuge ich meine Knie vor dem Vater, der der rechte Vater ist im Himmel
Uber alles, was da Kinder heif3t im Himmel und auf Erden.” (3, 14f.). Liebe Schwestern und



Briider, im Rahmen meiner religiésen Sozialisation im norddeutschen Luthertum habe ich
gelernt: Ein wahrer Protestant kniet nicht, sondern tritt aufrecht vor seinen Gott. Dieser Text
dagegen belehrt uns vom Gegenteil und ich gestehe, dass ich Widerstande splirte, als ich
mich mit ihm zu beschaftigen begann. Und diese konfessionsmentalen Storungen wurden in
gewisser Weise bestatigt, weil der romisch-katholische Kommentator des Epheser-Briefes in
der 6kumenischen Kommentarreihe ,,EKK” diesen ,Kniefall” mit 25 Zeilen ausfiihrlich
wurdigt, wahrend die evangelischen Ausleger in anderen Kommentaren diesen Sachverhalt
so gut wie Ubergehen und ihn —wenn Uberhaupt, dann — beiherspielend behandeln. Ein
hochinteressanter Befund!

Aber wie dem auch immer sei: Die literarische Funktion des Kniens ist eindeutig, denn sie
unterstreicht die kosmologische Perspektive, in die die Vorstellung des himmlischen Vaters
geriickt ist, an den der Apostel das Gebet adressiert. Das Geflihl der Erhabenheit des
universalen Vaters driickt den Beter gewissermalien in eine durch und durch demiitige
Haltung, in die Knie. So wird in dieser Szene der Unterschied von Gottes Gott-Sein und dem
Mensch-Sein des Menschen sinnenfallig. — Und dennoch halt der betende Apostel fest: Der
kosmische Herrscher lasst sich von den Menschen als ,,Vater” anreden. Der Vater ist den
Menschen trotz aller physikalischen Entfernung nahe.

Aber, hier im Epheser-Brief, setzt diese Gebetsanrede ,,Vater” einen etwas anderen Akzent
als das jesuanische , Vater unser”. In der Bergpredigt ist die Gebetsanrede ,Vater” Ausdruck
eines fast kindlichen Vertrauens, der himmlische Vater wird wie ein personales Gegenliber
vorgestellt. Dadurch entsteht dort eine nahezu intime Gebetsszene. Hier, im Epheserbrief
dagegen, wird der gottliche ,Vater” als kosmische Ordnungsmacht angeredet, und der
Apostel verbindet damit einen spekulativen Gedanken. Dieser wird deutlich, wenn man dem
griechischen Wortlaut folgt und tbersetzt: ,Ich beuge meine Knie vor dem Vater, nach dem
alle Vaterschaft (oder Familie) im Himmel und auf Erden genannt wird.”

Den Gedanken, den man in dieser Formulierung findet, kann man in etwa so wiedergeben:
Alle Familiengemeinschaft, jedes Eltern- und Kindschaftsverhaltnis ist ein Abbild des
Verhaltnisses zwischen Gott und seinen Kindern —und zwar im Himmel und — davon
abgeleitet — auf Erden. Ublicherweise gehen wir ja davon aus, dass unsere irdischen Eltern-
und Familienverhaltnisse die wirklichen sind, und dass wir dies idealiter und gleichnishaft auf
Gott beziehen. Der Apostel denkt es nun aber in umgekehrter, ja entgegengesetzter
Richtung: Im Himmel finden wir das vollkommene Urbild, das wir auf Erden nur
unvollkommen nachbilden. Unsere Eltern- und Familienkonstellationen sind Abbilder
derjenigen Ordnung, Hervorbringung, Flirsorge und Bewahrung, fiir die der himmlische
Vater steht.

Diesem Gedanken einer urbildlichen Vaterschaft Gottes mdchte ich zwei ethische
Uberlegungen entnehmen, die mir gegenwirtig wichtig zu sein scheinen. Wenn die
himmlische Vaterschaft Gottes das Urbild ist, dann begriindet sich darin die
Zusammengehorigkeit aller Menschen. Wie unterschiedlich wir auch sind. In welch
unterschiedlichen (kulturellen, religiosen, nationalen oder familiaren)
Zugehorigkeitsverhaltnissen wir auch leben. Welchen Loyalitaten wir auch verpflichtet sind:
Leitend ist das in Gott begriindete und von Gott ausgehende Gefiihl der
Zusammengehorigkeit aller Menschen, das unsere realen Unterschiede, unsere
Meinungsverschiedenheiten und Interessen liberbriickt. Die himmlische Vaterschaft Gottes



ist so etwas wie eine kosmische Inklusion, die uns verbindet, und die die vielen groRen und
kleinen Exklusionen, die wir — oftmals ohne es zu merken — vollziehen, Gberwindet. Eine
ideale Zusammengehorigkeit und Gleichheit trotz aller realen Unterschiede — diese
grundlegende Einsicht vermittelt uns die Idee der kosmischen Vaterschaft im Epheserbrief.
Dieser Gedanke ldsst sich noch ein Stlick weiter konkretisieren. In akademischen und
kirchlichen Kontexten diskutieren wir derzeit ja intensiv tiber das neue Verstandnis von
Familie. Politik und Sozialwissenschaften sind vorausgegangen und haben das Eltern- und
Familienverstandnis aus den natlrlichen Abstammungsverhaltnissen herausgeldst und
definieren ,,Familie” nun in einem gewissermalien konstruktivistischen Sinn: Familie ist dort,
wo Elternschaft und Kinder sind, und damit bezieht man Alleinerziehende,
Adoptionsverhaltnisse und sog. Patchwork-Konstellationen mit ein. Damit wird der Beitrag
all dieser Menschen, die zur Regeneration der Gesellschaft und zur Erziehung der
nachfolgenden Generation beitragen, gewirdigt. Dadurch haben sich allerdings die Eltern-
und Kindschaftsverhaltnisse verkompliziert. Nicht wenige Kinder haben bis zu vier Eltern,
neben den leiblichen auch die sozialen, wie immer dies auch im Einzelnen arrangiert wird.
Die evangelischen Kirchen in Deutschland hat sich diese neue Sicht auf das
Familienverstandnis weitgehend zu Eigen gemacht, wahrend die rémisch-katholische Kirche,
deren Gast wir heute Abend sind, an der natirlichen Grundlage von Elternschaft und
Familienverstandnis festhalt, und das tun auch viele evangelische Kirchen des Siidens
unserer Erde. Daher haben wir in der Gesellschaft und in der 6kumenischen Christenheit
noch viele Diskussionen vor uns, die heute natirlich gar nicht vorentschieden werden
kénnen.

Aber unser Text aus dem Epheserbrief gibt doch einen kleinen Hinweis. Wenn wir die Idee
vom Urbild der kosmischen Vaterschaft Gottes ernst nehmen, die uns Menschen als seine
Kinder eint, dann gilt dies auch fiir das Kriterium dieser Zusammengehorigkeit, das in
unserem Text ebenfalls genannt wird: Der Geist Christi. Die Verbindung untereinander zur
Familie Gottes ist geisthaft, nicht naturgegeben und in dieser geisthaften Verbindung liegt
auch eine ethische Qualifikation: der Geist der Liebe, der Firsorge und der Inklusion, die die
Zusammengehorigkeit der Menschen wirklich werden lasst.

Dieser Geist Christi, der Geist der Liebe, griindet in der himmlischen Vaterschaft Gottes und
ist der MaRstab fiir alle Formen von Familie, die wir konstruieren, flir die natiirliche ebenso
wie fur die sozial-konstruierte. Denn auch das Leben in einer Familie mit natrlichen
Abstammungsverhaltnissen muss geisthaft und ethisch orientiert gelebt werden — genau wie
dasjenige in einer ,modernen” Familie. Jede Familie hat ihre dunklen, repressiven Seiten, die
,natlrliche” ebenso wie die sozial konstruierte. Daher ist der Geist Christi ein wichtiger, ja
unverzichtbarer Mal3stab fiir unser Familienleben und insbesondere fiir diejenigen, die in
der Familie das sagen haben: Egal, ob dies ein Patriarch, die Helikopter-Eltern oder die
aufmupfigen Kinder sind. Vielleicht relativiert sich die eigene Rolle in der Familie durch das
Urbild des himmlischen Vaters in einer heilsamen Weise. Denn er gibt uns mit dem Geist
Christi die maRgebliche ethische Orientierung vor, ohne uns die Verantwortung im Einzelnen
abzunehmen. Denn der Geist Christi ist zugleich der Geist der Freiheit.

Wie aber atmen wir den Geist Christi? Dazu folgen nun einige Gedanken im zweiten Teil der
Predigt.



Der kosmologisch begriindeten Zusammengehorigkeit des Menschengeschlechts auf der
einen Seite entspricht auf der anderen Seite die Innerlichkeit des Glaubenslebens. Der
Apostel betont, dass Christus in unserem Herzen wohnt, sich an den ,,inwendigen
Menschen” richtet, wie Martin Luther unnachahmlich tbersetzt hat. Auf den Einzelnen bzw.
die Einzelne kommt es also an und zwar dort, wo wir ganz bei uns selbst sind, in unserem
Herzen, im Gewissen, im Selbstverhaltnis. Der Apostel wiinscht, dass die Herzen der Christen
eine Wohnung Christi werden: ,Zieh in meinem Herzen ein, lass es deinen Tempel sein“, so
haben wir es vorhin schon gesungen.

Diese Innerlichkeit des Glaubens ist oftmals kritisiert, gelegentlich auch theologisch
missbraucht worden. Tatsachlich ist sie nicht in einem rein spirituellen oder mystischen
Sinne zu verstehen. Auch sollte sie nicht gegen den Leib oder die Korperlichkeit ausgespielt
werden. Dagegen spricht schon die performative Geste des Kniens, mit der ja das innere
Geflihl der Erhabenheit Gottes kdrperlich ausgedriickt wird. Aber klar ist auch: Die
Wirklichkeit der erlebten Nahe Christi entfaltet sich von innen nach auBen. Und trotz aller
Sympathie flir ,Ganzheitlichkeit” — der Apostel ist eindeutig: Die Kraft des Glaubens entfaltet
sich vom inneren Menschen her!

Und ist das nicht plausibel? Wie oft sind wir gehalten, mit mentaler Starke unseren Korper in
die Zucht zu nehmen. Wer erinnert sich nicht an das dramatische Halbfinale am Dienstag.
Nicht die fehlende Fitness, Spielstarke oder fulRballerische Technik, sondern zwei mentale
Aussetzer waren Ausschlag gebend fiir das Ausscheiden des FC Bayern. Oder wenn wir an
unseren akademischen Kontext denken: Wie oft muss die geistige Kraft am Schreibtisch
Oberhand gewinnen tiber unsere korperliche Erschopfung, wenn eine Seminararbeit
abgeschlossen werden oder ein Gedanke fiir einen Aufsatz zu Ende gedacht und
niedergeschrieben werden soll. Oder wenn der Kérper erkrankt ist und die Genesung auf
sich warten lasst: Die Kraft zur Uberwindung der Frustration, das man nicht mehr so kann
wie man will, der Mut zum Sein, wenn das Nicht-Sein zu Gberwiegen droht, er muss
wesentlich von innen kommen und er kommt auch von innen — und der Glaube hat daran
seinen Anteil. Denn, so der Apostel, ,, der rechte Vater [...] gebe euch Kraft nach dem
Reichtum seiner Herrlichkeit stark zu werden [...] an dem inwendigen Menschen.”

Es handelt sich dabei nicht um Kraftlbertragung in substanzhafter Weise — dann ware der
Glaube so etwas wie die Infusion eines Medikamentes. Das ist er nicht. Vielmehr geht es bei
der Kraft des Geistes Christi um unsere Verknipfung mit einem von Gott ausgehenden
Vertrauens- und Sinnzusammenhang, den wir von innen heraus ergreifen, mit dessen Hilfe
wir unser vorfindliches Sein tGberschreiten und von dem aus wir unser ganzes Lebens neu
beleuchten, um es schlieBlich wieder meistern zu kdnnen.

Daher fiihrt die Betonung des ,inwendigen Menschen” in unserem Text auch nicht in einen
Atomismus der frommen Individuen. Vielmehr knlipft die Gegenwart des Geistes ein
pneumatisches Netzwerk zwischen den Menschen, in deren Herz ,,Christus durch den
Glauben und [...] in der Liebe eingewurzelt ist.” Eine ideelle, aber gleichwohl reale
Verbindung der Menschen wird gestiftet — eine Menschheitsfamilie wird wirklich. Die
Gemeinde reprdsentiert dieses pneumatische Netzwerk in sichtbarer Weise, sie sollte es
jedenfalls tun. Dabei hat der Verfasser des Epheser-Briefes gar keine sozialethischen
Konsequenzen vor Augen. Sein Programm einer Offentlichen Theologie fiir das



pneumatische Netzwerk besteht darin, den himmlischen Vater zu ehren und — gemal der
Form des Predigttextes — durch Gebet, durch Firbitten die Anliegen der Menschheitsfamilie
vor den himmlischen Vater zu bringen. Das Lob Gottes und das Gebet im Namen Jesu Christi
—das sind fiir unseren Apostel die elementaren Aufgaben der Gemeinde und darin wollen
wir an diesem Abend mit den Worten des Apostels einstimmen: ,,Dem aber, der
Uberschwenglich tun kann {iber alles hinaus, was wir bitten [...], nach der Kraft, die in uns
wirkt, dem sei Ehre in der Gemeinde und in Christus Jesus zu aller Zeit, von Ewigkeit zu
Ewigkeit! Amen”.



