Predigt in der Unikirche in Miinster vom 12. November 2017 (22. Sonntag nach Trinitatis)

Gnade sei mit Euch und Friede von Gott, unserem Herrn, der von Anbeginn der Welt ist, jetzt und
immerdar.

Der Predigttext fiir den heutigen 21. Sonntag nach Trinitatis steht beim Propheten Micha im 4.
Kapitel. Ich lese die Verse 1-4:

1 In den letzten Tagen aber wird der Berg, darauf des HERRN Haus ist, feststehen, héher als alle
Berge und (ber alle Higel erhaben. Und die Volker werden herzulaufen, 2 und viele Heiden werden
hingehen und sagen: Kommt, lasst uns hinauf zum Berge des HERRN gehen und zum Hause des
Gottes Jakobs, dass er uns lehre seine Wege und wir in seinen Pfaden wandeln! Denn von Zion wird
Weisung ausgehen und des HERRN Wort von Jerusalem.

3 Er wird unter vielen Voélkern richten und machtige Nationen zurechtweisen in fernen Landen. Sie
werden ihre Schwerter zu Pflugscharen machen und ihre SpieRRe zu Sicheln. Es wird kein Volk wider
das andere das Schwert erheben, und sie werden hinfort nicht mehr lernen, Krieg zu fiihren. 4 Ein
jeder wird unter seinem Weinstock und Feigenbaum wohnen, und niemand wird sie schrecken. Denn
der Mund des HERRN Zebaoth hat's geredet.

Liebe Gemeinde,

Im letzten Jahr hat sich so Einiges verandert. Es braut sich etwas zusammen, das nichts Gutes
verheiRt. Die groRRe weite Welt scheint Verdnderungen unterworfen, deren Auswirkungen auch im
Kleinen spirbar sind.

Im transatlantischen Westen schottet eine auf sich selbst fixierte Wirtschaftsmacht ihre
Unternehmen zusehends vom Weltmarkt ab. Mittellos Erkrankte werden aus dem gesellschaftlichen
Leben heraus katapultiert. Eine nationalistische Politik Idsst sog. Dreamer, junge Amerikaner ohne
giltige Aufenthaltspapiere, des eigenen (Vater-)Landes verweisen.

Aber auch im Osten ist vieles anders geworden. Deutsche Staatsblirger werden grundlos inhaftiert.
Ein despotischer Herrscher lasst - selbst hier bei uns — (vermeintliche) Anhanger oppositioneller
Bewegungen ausspionieren. Und wahrend wir, die es doch besser wissen oder wissen kénnten,
allabendlich vor der Tagesschau die Folgen dieser Ereignisse und Entwicklungen erschrocken zur
Kenntnis nehmen, verschlieSen die, die politisch etwas verandern kénnten, ihre Augen, so als ob die
Wirklichkeit schon dadurch eine andere geworden ware, dass man sich im Namen der Diplomatie
weg duckt oder so tut, als ob einfach nichts geschehen ware.

Haben wir nur den Eindruck, dass das, was wir bisher fir richtig gehalten haben, auf einmal nicht
mehr gilt? Oder haben sich auch unsere eigenenWerte verschoben? Denn, dass unsere alten
Sicherheiten nicht mehr verlasslich sind, liegt offen zu Tage.

So oder so dhnlich muss es auch denjenigen ergangen sein, die die Worte des Propheten Micha aus
Horeschet zuerst vernahmen. Dabei mogen sie gehofft haben, dass, wenn der Lauf der Dinge nun
nicht mehr zu andern sei, dieser Zustand doch moglichst schnell voriibergehe. Und dabei hatten
Michas Zuhorer schon so Einiges hinter sich, als sie im babylonischen Exil seine prophetischen Worte
vernahmen: vor die Wahl gestellt, eine qualende Situation zu ertragen oder ihren eigenen Auszug aus
den prekaren Verhaltnissen zu betreiben, hatten sie sich auf das Risiko der Verdnderung eingelassen.
Und waren ihren Peinigern aus Jerusalem ins Exil gefolgt.



Damit ist nicht gesagt, dass dieser Vorgang als solcher ganz und gar freiwillig erfolgt, wohl aber, dass
die Horer dieser Worte weit davon entfernt sind, sich in ihr Schicksal fligen zu missen. Sie haben
noch eine Wahl. Denn auch, wenn ihre alte Welt zerstort worden ist, (so) besteht sie doch weiterhin -
in den Schilderungen derer, die sich an sie erinnern kdnnen; im Akt des Erinnerns, in dem sie sehr
wohl erkennen, dass das, was sie erinnern fiir die sie umgebende Gegenwart nicht ohne Folgen
bleibt.

Aber was erinnern sie eigentlich? Mir scheint, dass es zunachst die stillen Proteste sind, die sich
gegen Verhaltnisse richteten, die ihrer Existenz zuwiderlaufen, Denn wurden sie nicht schon in
Jerusalem gezwungen, fremden Goéttern zu opfern — auf den Opfer-Hohen Judas, das heifSt
Jerusalems (Kap. 1,5 f)? Ihnen wurde Rock und Mantel geraubt (Kap. 2,8), ihre Frauen aus den
Hausern vertrieben, ihre Kinder Gottes Schmucks beraubt, also offensichtlich geschandet (Kap. 2, 9).
Ich kann mir durchaus vorstellen, was in den Exilierten vor sich geht, denn es bedarf schon einer
gewissen resilienten Langatmigkeit, um ungerechte Verhaltnisse zu ertragen. Dass man Unrecht —in
welcher Form auch immer — dann benennt, das schweilft zusammen. Und gerade der Akt des
Erinnerns an diesen stillen Protest diirfte sich - auch im Scheitern noch - als eine Kraftquelle
erweisen. Das Erinnern gemeinsamer Geschichte aus einer anderen Welt er6ffnet Aspekte, die der
eigenen Gegenwart auch gegen den ersten Anschein tieferen Sinn verleihen. Die Exilierten sind
unterwegs — mit ihren Geschichten (Schleiermacher).

Auf der Linie der Zuhorer der urspriinglichen Worte des Micha gedacht, frage ich mich nach unserem
eigenen Unterwegssein. Welche Ereignisse gibt es, die es wert sind, von uns erinnert zu werden?
Was war in meiner personlichen Geschichte so wichtig, dass ich es nicht vergessen werde? Was
mochte ich fiir mich selbst aus der faktisch oder vermeintlich vergangenen Welt fir andere
festhalten? Den verzweifelten Liebeskummer oder den ersten Kuss? Die aufwiihlende Studienfahrt
oder das Heimweh, das mir die Bedeutung der mir nahestehenden Menschen vor Auge fihrt? Ich
kenne niemanden, der sich nicht durch einen Aufenthalt in der Fremde grundlegend verandert hatte.
Nicht nur Jugendliche und junge Erwachsene kehren spirbar reifer geworden aus dem Ausland
zurick. Ein Gang in uns fremde Welten tragt, selbst wenn er Lebenswege unterbricht, die Verheiung
in sich, Menschen neue Perspektiven zu eréffnen.

Und auch Michas Zuhorer wissen, wie wichtig es ist, sich Zukunft vielfaltig anzuverwandeln. Zumal
unser Predigttext ihnen einscharft, dass das zerstorte Jerusalem in anderer Form weiterbesteht: ,In
den letzten Tagen aber wird der Berg, darauf des HERRN Haus ist, feststehen, hoher als alle Berge
und Uber alle Hiigel erhaben. Und die Voélker werden herzulaufen”.

Was aber bedeutet dies? Geht es darum, dass eine unsichere Gegenwart gleichsam vertrostend der
Aussicht auf eine paradiesische Zukunft weicht? Sollen die Vélker ihre eigenen Pldane und Gedanken
egoistisch und ohne Riicksicht auf Verluste betreiben, so als z6ge man sie nicht zur Rechenschaft?
Oder machen die neue Wege eréffnenden Worte darauf aufmerksam, dass die Gewissheit eines
Wandels zu gemeinsamen Anstrengungen motivieren kann?

Aus dieser Perspektive betrachtet, beschreibt der Predigttext weniger unsere gefiihlten oder
tatsachlichen Verstrickungen in die uns umgebende Welt, sondern fiihrt uns vor Augen, dass wir
wdhlen kdnnen, welches Verhalten sich uns hier und heute imponiert: Nehmen wir als Angehorige
des Volkes Gottes die Wirklichkeit nur wahr, wie sie uns gegenwartig erscheint, oder gelingt es uns,
kurz vor Ende des Kirchenjahres noch einmal die Perspektive zu wechseln? Denn eben dies dirfte die
alles entscheidende Frage sein, auf die der Gott Michas auch von uns eine Antwort erwartet.

Wie aber bringt sich jener (mit den Worten Michas) nun uns gegeniber ins Spiel? Wirkt er gleichsam
vom Jenseits her als ein ,,deus ex machinus“? Sollen sich die Volker seinem Handeln gleichsam als
Blinde unterwerfen? Kdnnen wir davon ausgehen, dass er den Lauf der Geschichte in unserem Sinne



andern wird? Nun, diese geschichtstheologische Variante ware uns wohl schon deshalb nicht
genehm, weil ja immer noch alles ganz anders gekommen ist: auf Saul folgte David, auf David
Salomon, auf Salomon aber jene, die die Exilierten unterdriickten. Und so miissen wir uns an dieser
Stelle eingestehen, dass sich die widrigen Konsequenzen eines einfachen Fligens gerade dann
Ausdruck verschaffen, wenn wir uns nur auf uns selbst und unsere eigene Geschichte konzentrieren.
In einem uns selbst Giberforderndem MaR urteilen wir nach einem eigentiimlich menschlichen
MaRstab. Frither hdtte man dieses Phanomen wohl als Siinde bezeichnet.

Mir will es demgegeniiber scheinen, als dirften wir darauf vertrauen, dass der dreieinige Gott, von
dem auch Micha spricht, uns dabei hilft, in unserem Erinnern die wirklich wichtigen Fragen zu stellen.
Denn nur so kénnen wir ihn erkennen, nur aus dieser Perspektive erkennen wir sein Wirken an.

Und vielleicht kann es dann gar nicht anders sein, als dass auch wir uns mit den Exilierten der Frage
nach unserem eigenen Aufbruch widmen. Anstatt dem Treiben um uns herum, noch langer sprachlos
zuzusehen, suchen wir dem Wahrnehmen des Fremden, ja Befremdlichen Raum und Sprache zu
geben. Dabei kann dies gelingen, wenn wir uns als aktive Mittater ein inneres Wachsen und Reifen
zugestehen. Wir bejahen spannungsvolle Zustande um der Anderen willen. Wir empfinden
Dankbarkeit fir Veranderungen in den kleinen Dingen. Damit sehen wir uns aus seiner Perspektive,
sind aber gerade deshalb ganz bei uns selbst.

Auch, wenn es Frau Miiller schmerzt, dass der Chef ihre Projektearbeit torpediert, so ist sie — dank
des unverhofften Zuspruchs ihrer Kollegen - gewiss, dass sie ihre Vorstellungen und Ideale nicht
aufgeben muss. Und auch wenn es weiterhin bedriickt, dass die Dreamer ihre Rechte verlieren
sollen, so gibt es Unternehmen wie jene New Yorker Bank, die ihre Rdume von sich aus zur
Betreuung der grundlos Inkriminierten zur Verfligung stellt. An Stelle einer Fortsetzung groRer teurer
Events und pompdser (Reformations-)Installationen wiirdigen wir die vielen kleinen
Gemeindeaktivitaten, die duRerlich unspektakuldren Projekte, die aber innerlich beriihren, eben weil
es hier gelingt, dass Menschen in seinem Geist gemeinsam handeln. Dies aber scheinen mir Gott
wohl gefallige Aufbriiche zu sein.

Es kommt also alles auf die Perspektive an: der Aufbruch der Vélker ist eben kein Aufbruch zur
ricksichtslosen Neugestaltung der Welt, wohl aber die lebendige Einsicht darein, dass die eigenen
Ideale in einem kurzfristigen Scheitern noch lange nicht erledigt sind. Das Erinnern im Aufbruch
erweist sich damit aber als eine Quelle, die Zukunft erst moglich macht.

Und so ist auch unser Aufbruch am Ende des Kirchenjahrs nicht tGberlegtes Resultat einer Wahl,
sondern Annahme des Angebots einer trostlichen Neuinterpretation. Wenn Gott gelebtes Leben als
gelungenes aufdecken wird, dann kann und darf ich auch meinen eigenen Lebensweg noch einmal
neu Uberdenken, unabhangig davon wie jung oder wie alt ich bin. Dass der, dem uns dies zu
versprechen ein tiefes Bediirfnis ist, uns schon in diesem Aon einen Vorgeschmack seines
vollendeten Friedens schenkt, macht zuversichtlich, dem allenthalben aufkommenden Gegenwind
begegnen zu kdnnen. Dass uns im Hier und Jetzt Stérende lasst sich dann aber mit seiner
Unterstltzung gemeinsam in Angriff nehmen: ,,Kommt, lasst uns hinauf zum Berge des HERRN gehen
und zum Hause des Gottes Jakobs, dass er uns lehre seine Wege und wir in seinen Pfaden wandeln!”

Und der Friede Gottes, welcher hoher ist als all unsere Vernunft, bewahre unsere Herzen in Christus
Jesus, Amen



