
Gottesdienst am Sonntag Kantate 
14. Mai 2017 Apostelkirche, Münster 

„Singet dem Herrn ein neues Lied, denn er tut Wunder!“ (Ps 98,1) 
Stadtpredigt 

___________________ 
Kantate I D. Buxtehude  
  „Alles, was ihr tut mit Worten oder mit Werken, das tut alles  
  im Namen Jesu und danket Gott und dem Vater durch ihn.“ 
 
Begrüßung (Pfrn. Krüger) 
 
EG 451,1-5  Mein erst Gefühl sei Preis und Dank 
 
P: Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes.  
G Amen. 
P Der HERR sei mit euch! 
G und mit deinem Geist! 
P Unsere Hilfe steht im Namen des Herrn, 
G der Himmel und Erde gemacht hat.  
P Sündenbekenntnis 
 Ich glaube, dass mich Gott geschaffen hat samt allen Kreaturen,  
 mir Leib und Seele, Augen, Ohren und alle Glieder,  
 Vernunft und alle Sinne gegeben hat und noch erhält, ... 
 Dazu mit allem, was not tut für Leib und Leben,  
 mich reichlich und täglich versorgt, 
 in allen Gefahren beschirmt und vor allem Übel behütet und bewahrt; 
 und das alles aus lauter väterlicher, göttlicher Güte und Barmherzigkeit, 
 ohn all mein Verdienst und Würdigkeit:  
 für all das ich ihm zu danken und zu loben und dafür zu dienen  
 und gehorsam zu sein schuldig bin. Das ist gewisslich wahr.1 
 
 Ach, gütiger Gott! 
 Manchmal glauben wir so,   
 aber manchmal verschwindet alle unsere Gewissheit und unser Glaube,  
 da erscheint uns alles als große Lüge,  
 da glauben wir nichts und niemandem,  
 da sind wir einsam und verlieren all unsere Lust am Leben.  
 In der Stille bringen wir vor dich all unsere Zweifel  
 Und Nöte.  
 
 Stille 
 
 Heile Du uns Herr, so werden wir recht heil,  
 befreie Du uns aus den Bindungen des Zweifels und der Gottesferne 
 durch deine Wahrheit.  
 Wir bitten: Gott, sei uns sündigen Menschen gnädig. 

                                                        
1 aus M. Luthers Kleinem Katechismus.  



 2 

A: Der allmächtige Gott erbarme sich unser,  
 er vergebe uns unsere Sünde und führe uns zum ewigen Leben. Amen. 
 
P Barmherzig und gnädig ist der HERR,  
 geduldig und von großer Güte! (Ps 103,8) 
 Darum: Lobsinget dem Herrn, erhebet seinen Namen! 
 
Psalm 98 

EG 287 1-4 
 

A   
 
Ch Kyrie eleison A: Herr erbarme dich 
 

  
 
 
 
 
P Ehre sei Gott in der Höhe 
A und auf Erden Fried ... 

  
 



 3 

 
 
 
 
 
 

  
 
P Lasset uns beten: 
 Allmächtiger und barmherziger Gott,  
 im Lichtglanz dieses Morgens suchen wir nach Dir,  
 wir suchen nach Worten der Wahrheit,  
 aus der Unsicherheit einer Welt, in der wir oft nicht mehr wissen,  
 was richtig und falsch, was wahr und was unwahr ist,  
 was Fakt und was Fake, suchen wir nach Wegweisung.  
 Im Lobpreis deiner Gegenwart stärkst Du uns  
 In der Gemeinschaft der Kinder Gottes. 
 Stärke uns durch dein Wort,  
 damit wir sicher schreiten und nicht verzagen.  
 Das bitten wir Dich durch unsern Herrn und Heiland  
 Jesus Christus, der mir Dir und dem Heiligen Geist  



 4 

 Lebt und regiert von Ewigkeit zu Ewigkeit.  
A Amen.  
 
Schriftlesung  
K Epistel 

Kolosser 3,12-17 
A Halleluja 

  
 
Kantate II Sonata und Aria: Dir, o Höchster, dir alleine 
 
Evangelienlesung 
K Evangelium  

Mt 11,25-30 
 
CREDO 
 

Ich glaube an Gott, den Vater, den Allmächtigen, den Schöpfer des Himmels und der 
Erde. Und an Jesus Christus, seinen eingeborenen Sohn, unseren Herrn, empfangen 
durch den Heiligen Geist, geboren von der Jungfrau Maria, gelitten unter Pontius 
Pilatus, gekreuzigt, gestorben und begraben, hinabgestiegen in das Reich des 
Todes, am dritten Tage auferstanden von den Toten, aufgefahren in den Himmel; er 
sitzt zur Rechten Gottes, des allmächtigen Vaters; von dort wird er kommen, zu 
richten die Lebenden und die Toten. Ich glaube an den Heiligen Geist, die heilige 
christliche Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Vergebung der Sünden, Auferstehung 
der Toten und das ewige Leben. Amen.  

 

 
Kantate III Arioso: Habe deine Lust am Herrn, der wird dir geben,  
  was dein Herz wünscht! 



 5 

PREDIGT 
Gnade sei mit euch und Friede von Gott, unserem Vater, und unserm Herrn Jesus 
Christus. Amen 
 
Psalm 12 (in der Übersetzung Martin Luthers) 
 
1  Ein Psalm Davids, vorzusingen, auf acht Saiten. 
 
2  Hilf, Herr, die Heiligen haben abgenommen, 
 und der Gläubigen ist wenig unter den Menschenkindern. 
3  Einer redet mit dem andern unnütze Dinge, 
 und heucheln und lehren aus uneinigen Herzen. 
 
4  Der Herr wolle ausrotten alle Heuchelei 
 und die Zunge, die da stolz redet, 
5  die da sagen: »Unsere Zunge soll Oberhand haben, 
 uns gebührt zu reden, wer ist unser Herr?« 
 
6  »Weil denn die Elenden verstöret werden 
 und die Armen seufzen, will ich auf«, spricht der Herr,  
 »ich will Hilfe schaffe, dass man getrost lehren soll.« 
 
7  Die Rede des Herrn sind lauter wie durchläutert Silber, 
 im irdenen Tiegel bewähret siebenmal. 
8  Du, Herr, wollest sie bewahren 
 und uns behüten vor diesem Geschlecht ewiglich! 
9  Denn es wird allenthalben voll Gottloser, 
 wo solche losen Leute unter den Menschen herrschen. 
 
Textblatt für die Gemeinde 
Psalm 12  
Übersetzung R. Achenbach 

Psalm 12 
Übersetzung M. Luther 

Lieddichtung M. Luther nach 
Psalm 12 
Enchiridion, Erfurt 1524 
Etlich christlich Lieder, 
Lobgesang und Psalmen, 
Wittenberg (Nürnberg) 1524 

1 Für den Chormeister, zur acht-
saitigen Scheminit, ein Psalm 
Davids. 
 
2 Hilf Herr! 
Denn es schwindet dahin die 
Zahl der Frommen,  
 
 
ja, die Gläubigen werden 
weniger unter den 
Menschenkindern.  
 
 
3 Einer redet mit dem andern 
Nichtiges (Fake), mit glatter 

1 Ein Psalm Davids, 
vorzusingen, auf acht Saiten. 
 
 
2 Hilf, Herr,  
die Heiligen haben 
abgenommen, 
 
 
 
und der Gläubigen ist wenig 
unter den Menschenkindern. 
 
 
3 Einer redet mit dem andern 
unnütze Dinge, 

 
 
 
 
1) Ach Gott, vom Himmel sieh 
darein 
Und lass dich das erbarmen,  
wie wenig sind der Heiligen 
dein,  
verlassen sind wir Armen.  
Dein Wort man lässt nicht 
haben wahr, der Glaub ist auch 
verloschen gar bei allen 
Menschenkindern.  
2) Sie lehren eitel falsche List,  
was eigen Witz erfindet.  



 6 

Lippe, mit zwiespältigem 
Herzen reden sie.  
 
 
 
4 Ach, würde doch der Herr ein 
Ende machen mit den glatten 
Lippen,  
mit der Zunge, die vermessen 
redet,  
5 derer, die da sagen: „Durch 
unsere Zungenfertigkeit werden 
wir Helden werden!  
Unsere Lippen sprechen für uns!  
Wer könnte unser Herr 
werden?“ 
6 „Weil aber durch Korruption 
Menschen verelenden,  
weil die Verarmten seufzen und 
klagen,  
darum will Ich mich jetzt 
erheben!“  
spricht der Herr.  
„Ich bringe Rettung dem, den 
man heftig bedrängt!“ 
 
 
7 Die Reden des Herrn sind 
reine Worte, wie Silber im 
Schmelztiegel geläutert,  
von Schlacken geschieden,  
siebenfach ausgewaschen. 
 
 
 
 
 
8 Du, Herr, wirst uns erhalten! 
Du wirst uns beschützen vor 
diesem Geschlecht für immer, 
9  auch wenn ringsum die 
Frevler frei ihr Unwesen treiben 
und wenn überhand nimmt die 
Verachtung der 
Menschenkinder.  
 

und heucheln und lehren aus 
uneinigen Herzen. 
 
 
 
4 Der Herr wolle ausrotten alle 
Heuchelei 
 
und die Zunge, die da stolz 
redet, 
 
5 die da sagen: »Unsere Zunge 
soll Oberhand haben, 
uns gebührt zu reden, wer ist 
unser Herr?« 
 
6 »Weil denn die Elenden 
verstöret werden 
und die Armen seufzen,  
 
will ich auf«, spricht der Herr,  
  
 
»ich will Hilfe schaffe, dass 
man getrost lehren soll.« 
 
 
7 Die Rede des Herrn sind lauter 
wie durchläutert Silber, 
im irdenen Tiegel bewähret 
siebenmal. 
 
 
 
 
 
 
8 Du, Herr, wollest sie 
bewahren 
und uns behüten vor diesem 
Geschlecht ewiglich! 
9 Denn es wird allenthalben voll 
Gottloser, wo solche losen 
Leute unter den Menschen 
herrschen. 

Ihr Herz nicht eines Sinnes ist 
in Gottes Wort gegründet.  
Der wählet dies, der ander das,  
sie trennen uns ohn alle Maß 
und gleißen schön von außen.  
3) Gott wollt ausrotten alle 
Lehr,  
die falschen Schein uns lehren.  
Dazu ihr Zung stolz offenbar 
spricht: „Trotz! Wer will’s uns 
wehren? 
Wir haben Recht und Macht 
allein,  
was wir setzen, das gilt gemein.  
Wer ist, der uns soll meistern?“ 
 
4) Darum spricht Gott:  
„Ich muss auf sein,  
die Armen sind verstöret.  
Ihr Seufzen dringt zu mir herein,  
ich hab ihr Klag erhöret.  
 
Mein heilsam Wort soll auf den 
Plan, getrost und frisch sie 
greifen an und sein die Kraft der 
Armen.“ 
   
5) Das Silber, durchs Feu’r 
siebenmal bewährt, wird lauter 
funden.  
Am Gottes Wort man warten 
soll 
des gleichen alle Stunden.  
Es will durchs Kreuz bewähret 
sein, da wird sein Kraft erkannt, 
und Schein und leucht stark in 
die Lande. 
 
6 Das wollst Du, Gott, 
bewahren rein vor diesem argen 
G’schlechte. 
Und lass uns dir befohlen sein,  
das sichs in uns nicht flechte. 
Der gottlos Hauf sich umher 
findt,  
wo diese losen Leute sind 
in deinem Volk erhaben.  
 
7) Ehr sei Gott Vater allezeit, 
auch Christ, dem Eingebornen. 
Und dem Tröster Heilgen Geist 
Gar hoch im Himmel erkoren.  
Wie es im Anfang und auch itzt 
gewesen ist und bleibet stets 
in der Welt der Welt. Amen.   
 

 



 7 

 

I 

 

„Hosia Adonaj!“ – „Hosianna!“  

so ruft, liebe Gemeinde, der Psalmbeter oder die Psalmbeterin aus, und wir kennen 

diesen Ruf aus der Zeit des Advent. Wenn man ihn in der Gemeinschaft ausruft, ist es 

zugleich Ausdruck einer tiefen inneren Not und einer großen, hoffnungsvollen 

Erwartung.  

Hilf, Herr!  – Martin Luther macht daraus ein „Ach Gott vom Himmel, sieh darein 

und lass dich des erbarmen!“ Und man hört geradezu wie ein frommer Mensch zu 

seiner und vielleicht auch zu aller Zeit bei solchem Rufen empfunden haben mag. Wie 

würde ich wohl im Stillen seufzen? „Ach Gott, es ist so hoffnungslos, ich weiß nicht, 

wo das alles noch hinführen soll!“ Hosianna! – 

In dreierlei Richtung lade ich Sie ein, mit mir über diesen Psalm nachzudenken: 

Erstens, was er wohl in  seiner eigenen Entstehungszeit bedeutet hat, zweitens, wie 

Luther ihn verstanden und interpretiert und in eine für seine Zeit populäre Liedform 

gebracht hat, und drittens, mit welchen Worten wir uns wohl heute diesen Psalm zu 

eigen machen.  

 

Die Übersetzung des hebräischen Psalms, um die Luther sich in den Jahren 1523 

gemüht hat, ist einfach und bedarf doch einer Deutung. Am Anfang steht eine Klage. 

Wörtlich stehen da einfach nur zwei Worte – gamar chasîd: „der Fromme ist fertig!“ 

Gemeint ist wohl: es gibt kaum noch einen Frommen und es sind immer weniger 

Gläubige unter den Menschenkindern. Der Fromme, der Chasid, und die Gläubigen, 

die Aemunîm, ihre Zahl und Bedeutung nimmt ab – so klagt ein Gebet vor 2400 

Jahren, so nimmt es Luther vor 500 Jahren auf und so könnten wir es im Jahre 2017 

n.Chr. auch empfinden. Das Wort Chasîd bezeichnet einen Menschen, dessen 

Grundhaltung von Chaesaed beprägt ist. Mit Chaesaed meint der Hebräer eine 

Haltung, aus heraus man etwas verschenkt und empfängt, ohne dass man es vergelten 

kann. Und wir leben alle davon. Ich vergleiche es gerne mit der Güte und Liebe einer 

Mutter, die ihr Kind stillt, weil sie es innig liebt und will, dass es wächst und gesund 

ist und gedeiht. Und die Mutter führt dann keine Liste, auf der sie notiert „Heute am 



 8 

14. Mai um 06.30h habe ich 30 Min. gestillt, das macht so-und-so-viel Euro, mit 

Zinseszins will ich das wieder haben, wenn ich alt bin.“ „Heute gekocht, geputzt, 

aufgeräumt, Hausaufgaben kontrolliert, Wäsche gewaschen ... macht so-und-so-viel.“ 

– Nein, sie gibt es einfach so, auch reiner Liebe und Güte, und vieles andere dazu. 

Und so ist es letztlich mit allem, wovon wir leben: Wir alle haben mehr empfangen, 

als wir jemals zurückgeben können, von der Natur, von unseren Eltern, von unserer 

Gesellschaft usw. Der Reichtum der Natur ist voller Chaesaed. Und ein Chasîd lebt 

von solcher Güte und Liebe, die er als Gnade Gottes empfängt, und er ist dankbar, 

und aus Dankbarkeit übt er wiederum selbst solche Güte. Er weiß, dass er und alle 

Welt und Natur von solchem Überschuss lebt, und ohne diese Chaesaed, diese Güte, 

wenn man alles aufrechnen würde, wäre die Welt gnadenlos und unbarmherzig.  

 

Luther schreibt in seiner Vorrede zum Psalter von 1524: „Es ist die hebräische 

Sprache so reich, dass keine Sprache ihr gleichkommen kann.  ... oft begegnen diese 

zwei Worte beieinander: Barmherzigkeit und Wahrheit. Es ist eigentlich das, was wir 

in freiem Deutsch nennen: Liebe und Treue, wenn wir z.B. sagen „er hat mir Lieb und 

Treu bewiesen“. Aber ich habs nicht dürfen wagen, so frei zu verdeutschen. Denn das 

hebräische Wort chesed, das andre mit Barmherzigkeit, ich aber mit Güte verdeutscht 

habe, ist eigentlich das, wenn jemand Freundschaft, Liebe oder Wohltat erzeigt, wie 

es Christus (Mt 12,7) selbst ... deutet: ich habe Lust an der Barmherzigkeit und nicht 

am Opfer.“ Und das andere Wort „Aemunah“, Glaube, meint, dass man sich auf 

solche Treue und Liebe Gottes verlässt und darauf baut. Wahrheit, Aemaet, ist eben 

dies: Die Verlässlichkeit der Barmherzigkeit und Güte Gottes, auf die man vertrauen 

kann. Dazu – und eben zu solcher Güte und Treue – sagen wir: Amen!  

 

Offenbar ist es eine Erfahrung zu allen Zeiten, dass sich Menschen, die in solcher 

Weise aus Gottes Gnade heraus leben, in einer Minderzahl wiederfinden. Immer 

wieder entsteht die Erfahrung, dass Menschen aus Angst, zu kurz zu kommen, oder 

auch aus ungestilltem Begehren nach Erfüllung heraus versuchen, andere zu 

übervorteilen. Im Psalm finden sich die, die auf die Güte und Gnade Gottes vertrauen, 

an der Seite von sozial benachteiligten und verelendeten Menschen wieder. Für 

Luther sind solcher Art Fromme geradezu „Heilige“, nicht, weil sie selbst so perfekt 



 9 

und vollkommen wären, sondern weil sie an die Kraft der Güte glauben als Quelle 

und Grund aller menschlichen Kraft und Leistungsfähigkeit. Sie sind „arm“, weil sie 

von allem, was sie erreicht haben, denken, dass sie es eigentlich nicht der eigenen 

Kraft verdanken, sondern einem gütigen Geschick, durch das sie beschenkt werden 

und alles, was ihnen an Gutem gelingt, darüber empfinden sie zu allererst Freude und 

Dankbarkeit. Dabei haben sie eine tiefe geistliche Verbindung zu Gott. In seinem Lied 

interpretiert Luther es so: Die Armen leben davon, dass Gott zu ihnen spricht. Sie 

leben in einer spirituellen Haltung des Gebets, in der sie auf den Zuspruch und den 

Anspruch Gottes hören, der sich ihnen in Gestalt Jesu Christi zuwendet. Und darum 

sind sie selbst gütig, chasîd, heilig, gläubig, fromm – und darum werden sie 

gemieden. Denn die Menschenkinder folgen anderen Stimmen. „Dein Wort man lässt 

nicht haben wahr ...“ –  

 

II 

 

Die gesellschaftliche Notsituation, die im Psalm selbst angesprochen wird, ist sehr 

konkret und bedrückend. Vers 6 benennt das Übel: Korruption. Menschen, die es sich 

leisten können, erkaufen sich ihre Privilegien, indem sie andere bestechen, vor allem 

wohl, wenn es um Geschäfte geht und um Gerichtsverfahren. Da bringen sie die 

Armen, die weniger leistungsfähig sind, in Bedrängnis. Wer nicht zahlen kann, muss 

raus aus dem Haus, das sie haben wollen, ab, in eine Notunterkunft oder ein 

Sklavenhaus. Und wenn die so verarmten um ihr Recht streiten, haben sie keine 

Chance, weil die starken und mächtigen Menschen lügen. Ihre Aussagen in den Reden 

vor Gericht, in der Öffentlichkeit, sind „nichtig“, über ihre glatten Lippen kommen 

Behauptungen, für die es keinerlei Beleg in der Wirklichkeit gibt. Durch ihre Rhetorik 

und ihr herrisches Auftreten walzen sie alles nieder, was sich ihnen in den Weg stellt! 

Sie haben zwei Herzen – eines, mit dem sie bewusst lügen, und eines, mit dem sie 

glaubhaft machen, dass sie selbst von ihren eigenen Aussagen überzeugt sind und 

dass alles, was sie anstreben, doch nur zum Wohl auch der Armen sei.  

Luther deutete den Psalm zu seiner Zeit auf Prediger, die im Namen der Kirche 

Ablassbriefe verkauften, in welchen den Leuten versprochen wurde, sie kämen in den 

Himmel, wenn sie solche Briefe erwürben, und gedroht, sie kämen ins Fegefeuer, 



 10 

wenn sie sich nicht von ihren Sünden auf diese Weise die Vergebung der Kirche 

bescheinigen ließen. Aber in Wirklichkeit ging es doch um den immensen 

Finanzbedarf der Machteliten im Vatikan. Die korrupten Redner haben zwei Herzen – 

sagt der Psalm – Luther interpretiert: sie sind zwiespältig, weil sie letztlich nicht auf 

das Wort von der Gnade Gottes vertrauen, sondern mehr noch auf das fromme Werk, 

besonders dann, wenn es ökonomisch lohnend für die Herren der Kirche ist. Luther 

schreibt in seiner Auslegung zu Psalm 12: 

„Was sie groß aufblasen und Wahrheit heißen, das nennt er (der Psalmist) unnütze 

Dinge. Wenn sie auch viel von Werken reden, so ist’s doch unnütz Ding und verloren 

wie der Ablass und das Fegfeuer. Sie reden mit schmeichelnden Lippen ... Das ist erst 

die rechte Bosheit, damit bescheißen sie die Leute! ...  durch süße Worte und 

prächtige Reden verführen sie die unschuldigen Herzen. ... weil sie auf dem Lehrstuhl 

sitzen und das Lehramt haben, sprechen sie: wir sind die Bischöfe und Lehrer, damit 

stopfen sie den frommen Predigern das Maul. ... Sie sind Schlemmer und Demmer wie 

der Dr. Egk einer ist (ein theologischer Gegner Luthers).“2  

Und weil die falschen Lehrer in sich gespalten sind, weil sie mit „falscher List“ und 

„eigenem Witz“ die Dinge erfinden, darum spalten sie auch die Gesellschaften, „Sie 

trennen uns ohn alle Maß und gleißen schön von außen“.  

Die Kontroverse, die hier erkennbar wird, lautet: Glanzvolle Rhetorik, die den Redner 

als vertrauenswürdigen Streiter um die Deutungshoheit erscheinen lässt, verbirgt, dass 

die vermeintlichen „Fakten“, mit denen hier argumentiert wird, in Wirklichkeit 

lügenhafte Konstrukte sind: Kein Mensch kommt in den Himmel, wenn er 

Ablassbriefe kauft, keiner ins Fegefeuer, wenn er die Autorität des Papstes anzweifelt.  

In Wirklichkeit streben diese Redner nicht an, dass die Menschen die Güte Gottes 

erfahren, sondern sie wollen selbst in ihrer eigenen Macht anerkannt werden:  

„Wir haben Recht und Macht allein, was wir setzen, das gilt allgemein! (Und die, die 

da von dem Glauben allein aus Gnaden reden, lügen!)“ In ihrer Hybris fordern sie 

Gott und die Welt heraus: „Wer könnte unser Herr werden?“  

Vor solchen Reden verstummt der Fromme hilflos. Und der Mensch, der zwischen 

solchen Rednern steht und einem stummen Gläubigen, steht in einem  Dilemma. Gibt 

                                                        
2 D Martin Luthers Psalmen-Auslegung, hg. v. Erwin Mühlhaupt, 1. Band Psalmen 1–25, Göttingen 1959, 
182-186.  



 11 

es für die Menschen, die zwischen solchen Ansprüchen stehen, überhaupt eine 

Chance? Wie sollen sie den Frommen glauben, die doch so schwach und kraftlos 

erscheinen? Aber können sie den mächtigen Rednern glauben, die am Ende doch 

mehr ihr eigenes materielles Interesse im Sinn zu haben scheinen, als das Wohl der 

Menschenkinder? Aber wie soll man sich solcher Macht entziehen, die doch über 

Geld und Macht und Einfluss verfügt, über Bildung und dazu noch gar über die 

religiösen Institutionen herrscht? Müssen nicht die Frommen weniger werden? Ist 

nicht Güte und Barmherzigkeit unbezahlbarer Luxus? Sind Menschen, die solches 

ausüben, nicht einfach nur dumm?  

 

III 

 

An dieser Stelle wächst auf geheimnisvolle Weise dem Beter des Psalms ein 

Gotteswort zu. In einer visionären, unerklärlichen Wahrnehmung hört er Gotte selbst 

sagen: „Ich will die Menschen, die durch Korruption ins Elend geraten sind, die 

Armen, die seufzen und klagen, die, die vor lauter Bedrängnis keinen Ausweg sehen, 

retten!“ Und indem der Beter dieses hört, weiß er: Gott sieht und benennt ganz klar, 

worum es den Rednern mit den glatten Lippen und den „Fake“-Botschaften geht: sie 

wollen allein sich selbst bereichern, sie wollen die Institutionen des Rechts durch 

Korruption unwirksam machen, sie wollen gegnerischen Positionen als falsch 

denunzieren, sie wollen sich selbst und ihre Deutungshoheit durchsetzen, weil sie 

nicht an die Güte und die Barmherzigkeit glauben, sondern nur an die Macht, das 

Geld und an sich selbst. Für den Psalmbeter ist solche Botschaft entlarvend, 

reinigend, vollkommen klar: Wahrheit und Wirklichkeit stimmen überein. Und aus 

solcher Inspiration gewinnt er die Gewissheit: Mögen solche Redner noch so mächtig 

werden, mag ihre Menschenverachtung überhandnehmen, Gott wird uns und die 

Armen nicht verloren gehen lassen, sondern uns beschützen von Geschlecht zu 

Geschlecht.  

900 Jahre später liest Luther diesen Psalm neu. In der spirituellen Erkenntnis des 

Wortes Gottes, das die Sünde benennt und Rettung zuspricht durch gnadenvolles 

Handeln sieht er das Kreuz Jesu selbst hervortreten:  

„Das Wort Gottes man warten soll ... 



 12 

Es will durchs Kreuz bewähret sein,  

da wird sein Kraft erkannt und Schein und leucht stark in die Lande.“ 

Gott ist ein gütiger Gott, ein Gott der Mensch wird, der sich gnädig selbst hingibt, in 

Jesus Leben und Werk, im Tod aufgrund eines falsches Urteil und in der 

Auferstehung sieht Luther die Antwort auf den tödlichen, menschenverachtenden 

Machtanspruch der Fake-Botschaften!  

Ans Ende seiner Dichtung stellt darum Luther zunächst die Bitte: Ach Gott, bewahre 

uns, dass wir uns nicht verflechten lassen, einwickeln von solchen falschen Reden. 

Dir gebührt alle Ehre, du trostvoller Gott!  

 

IV 

 

Liebe Gemeinde, ich weiß nicht, wie Sie diese Worte empfinden, die doch ein wenig 

fremd und fern klingen und doch so nah und zeitlos aktuell. Ja, Fromme und 

Gläubige, die in Demut und Dankbarkeit sich selbst einer großen Güte verdanken, die 

fühlen sich oft allein mit ihrer Haltung. Gnade und Barmherzigkeit werden 

verschenkt, nicht verkauft! Aber in unserer Welt, die dem Zugriff der 

Ökonomisierung der Natur gnadenlos ausgesetzt ist, werden die Daseinskämpfe 

härter. Der Reichtum häuft sich an, die Armut breitet sich aus, die Mittelschichten der 

reichen Völker fühlen sich bedroht vom Zustrom der Armen und betrogen durch die 

Macht der Reichen. Und das Gotteswort, das dem Gläubigen ins Herz dringt und ihm 

zuruft „Ich will die Bedrängten erretten!“ findet kaum Gehör. In einer 

unbarmherzigen Konkurrenz zwischen denen, die Angst um ihre Existenz haben, und 

denen, die aus unsäglicher Armut kommen, werden Fake-Botschaften von Verführern 

des Volkes leichter gehört, als die Botschaften der Frommen, schlimmer noch, es ist 

die Botschaft von der Chaesaed, der unentgeltlichen Gnade, die selbst als „Fake“ 

denunziert wird und vielen nicht mehr glaubhaft erscheint.  

 

In einem berühmt gewordenen Aufsatz unter dem Titel „Wahrheit und Politik“ hat die 

Philosophin Hannah Arendt 1963 geschrieben:  

„Der Gegenstand dieser Überlegungen ist ein Gemeinplatz. Niemand hat je 
bezweifelt, daß es um die Wahrheit in der Politik schlecht bestellt ist, niemand hat je 
die Wahrhaftigkeit zu den politischen Tugenden gerechnet. Lügen scheint zum 



 13 

Handwerk nicht nur der Demagogen, sondern auch des Politikers und sogar des 
Staatsmannes zu gehören. Ein bemerkenswerter und beunruhigender Tatbestand. Was 
bedeutet er für das Wesen und die Würde des politischen Bereichs einerseits, was für 
das Wesen und die Würde von Wahrheit und Wahrhaftigkeit andererseits? Sollte etwa 
Ohnmacht zum Wesen der Wahrheit gehören und Betrug im Wesen der Sache liegen, 
die wir Macht nennen? Welche Art Wirklichkeit können wir der Wahrheit noch 
zusprechen, wenn sie sich gerade in der uns gemeinsamen öffentlichen Welt als 
ohnmächtig erweist...?“3  
 

Am Ende ihrer Überlegungen kommt sie zu dem Schluss, dass es zur Wahrhaftigkeit 

in der Politik und überhaupt im Umgang mit dieser Welt gehört, dass der Mensch sich 

eingesteht, dass seine Wirkungsmacht nicht die Gesamtheit dessen umfassen kann, 

was in der Welt vorkommt und unsere Existenz bestimmt.  

„Was den Menschen begrenzt, sind die Dinge, die Menschen nicht ändern 
können, die ihrer Macht entzogen sind und die nur durch lügenden Selbstbetrug zum 
zeitweiligen Verschwinden gebracht werden können. Die Politik kann die ihr eigene 
Integrität nur wahren und das ihr inhärente Versprechen, daß Menschen die Welt 
ändern können, nur einlösen, wenn sie die Grenzen, die diesem Vermögen gezogen 
sind, respektiert. Wahrheit könnte man begrifflich definieren als das, was der Mensch 
nicht ändern kann; metaphorisch gesprochen ist sie der Grund, auf dem wir stehen, 
und der Himmel, der sich über uns erstreckt.“ 

 

Liebe Gemeinde,  

die großen Herausforderungen unserer Zeit zu bewältigen, das wird uns nur gelingen, 

wenn wir den Mut zur Wahrheit haben und der Wirklichkeit unserer Welt gemeinsam 

ins Auge sehen. Wahrhaftigkeit im Handeln der Christen wie all derer, die 

Verantwortung für diese Welt übernehmen in Politik und Gesellschaft setzt voraus, 

dass wir uns um die Fakten bemühen und hybriden Fake-Nachrichten und Reden, die 

die Wirklichkeit verkürzt wahrnehmen, nicht blind folgen. Die Natur zu respektieren 

und die Chancen und Grenzen unserer Möglichkeiten zu diskutieren ist unser aller 

Aufgabe und Berufung. Und dabei sollten wir einander und auch diejenigen, die sich 

politisch engagieren, nicht pauschal diffamieren, sondern uns vielmehr gemeinsam 

um Wahrhaftigkeit bemühen.  

Aber der Fromme Psalmist weiß noch mehr als Hannah Arendt: Wahrheit, das 

bedeutet nicht allein die Grenzen unseres Vermögens zu respektieren, es bedeutet 

auch auf die Chaesaed in der Natur und in der Güte Gottes vertrauen zu dürfen. Gott 

                                                        
3 Hannah Arendt, Wahrheit und Lüge in der Politik: Zwei Essays, München Zürich, Serie Piper 36, 2. Aufl. 
1987, S. 44-92.44f. 



 14 

hat in diese Welt alles gelegt, was Leben möglich macht. Hannah Arendt ist infolge 

der ungeheuerlichen Verbrechen der Nazizeit der Glaube an einen gütigen Gott wohl 

abhanden gekommen. Auch dem Frommen ist solche Gottesferne nicht fremd. Und 

dennoch sucht er nach Gottes Wort, in dem Wahrheit und Wirklichkeit eins werden, 

weil der Grund allen Wirkens Gottes die Liebe ist. Es ist dies eine Liebe, die in Jesus 

Christus Gestalt angenommen hat.  

Ich bin dankbar, in einem Land zu leben, in dem wir gemeinsam diesen Glauben 

feiern und die Güte in der Welt wachhalten dürfen! Ich bin dankbar auch für die 

vielen Menschen, vor allem die Mütter und auch Väter, die ihren Kindern den Wert 

unentgeltlicher Liebe und Zuwendung schenken. Ich bin dankbar für Mitmenschen, 

die sich für unser Zusammenleben engagieren in Politik, Wirtschaft und Gesellschaft, 

die Verantwortung übernehmen im Diskurs um die Zukunft der Menschenkinder. Ich 

bin dankbar für all die, die sich um Wahrhaftigkeit mühen, wohl wissend um ihre 

Grenzen, wohl wissend aber auch darum, dass es immer gilt, der Verelendung der 

Armen zu wehren, das Seufzen der bedrängten Menschen und der Natur zu hören und 

sich zu engagieren, auch wenn man am Ende immer mehr gegeben hat als erreicht.  

Ich bin froh in einer Kirche zu sein, die sich für das Recht der Menschen engagiert, 

für Flüchtlinge, für ausgegrenzte, für Obdachlose, Behinderte, Verlierer im 

Daseinskampf, aber auch einfach alle Menschen, so wie sie nun mal sind in ihrer 

Schönheit und ihrer Schwäche, ihrer Jugend und ihrem Alter, in ihrer Würde. Ich bin 

froh, in einer Stadt zu leben, wo zugleich auf den Märkten gesungen wird für den 

Katholikentag und wo Schüler ein Fest der Vielfalt feiern, wo auch Andersdenkende 

die Möglichkeit haben ihre Meinung zu sagen und wo es die Freiheit gibt zu 

Demonstrationen und öffentlichen Auseinandersetzungen. Ich bin froh, dass ich heute 

wieder mal an einer freien und geschützten geheimen Wahl teilnehmen kann.  

Und ich bin dankbar, dass wir im Wort der Wahrheit von der Güte Gottes in Jesus 

Christus einen Maßstab haben der Menschlichkeit gegen alle nichtigen und 

vernichtenden Lügenreden.  

Und der Friede Gottes, welcher höher ist als all unsere Vernunft, der bewahre unsere 

Herzen und Sinne in Christus Jesus, unserem Herrn. Amen. 

EG 273,3.6 Ach Gott vom Himmel sieh darein 
  Str. 1 Chor Frauen 2 Männer 3 Gemeinde+ Chor 
  4 Frauen 5 Männer 6 Gemeinde+ Chor 



 15 

 
Abkündigungen 

 
EG 319 Die beste Zeit im Jahr ist mein (Lutherlied) 
Fürbitten  
P Lasset uns beten: 
 O Gott, Quell aller Güte und Wahrheit! 
 Wir preisen Dich für alles Schöne und Gute,  

das Du uns im Leben hast zuteil werden lassen,  
für die Liebe unserer Mütter und Väter,  
für die Liebe unserer Frauen und Männer,  
für die Liebe unserer Kinder,  
unserer Freundinnen und Freunde,  
für Kleider und Schuh, Essen und Trinken,  
Wohnung und Arbeit und alle Güter, auch die überflüssigen,  
an denen wir doch Freude haben,  
und für die Musik und die Kunst.  
Wir danken dir dafür, dass wir in einem Land des Wohlstands  
Und des Friedens leben, der Demokratie und der Freiheit.  
Und wir danken dir für den Menschen, der hier in dieser  
Gemeinde jetzt neben uns steht und mit uns gemeinsam betet,  
dafür, dass wir mit unserm Glauben und mit unserm Unglauben  
nicht allein sind.  
 
Erhalt in uns die Zuversicht darauf, dass der Mensch nicht allein   
Von materiellen Gütern lebt, sondern von deinem lebendig machenden  
Wort und von der Güte, über die wir nicht verfügen, sondern die uns  
Geschenkt wird.  
Segne alle Mitmenschen, die sich engagieren für das Wohl dieser 
Gesellschaft, das Miteinander der Völker,  
die Natur und den Frieden in der Welt.  
Erhalt uns in der Wahrheit und bewahre uns vor den Lügen.   

 
Vater unser im Himmel, geheiligt werde dein Name, dein Reich komme, dein Wille 
geschehe wie im Himmel so auf Erden. Unser tägliches Brot gib uns heute und vergib 
uns unsere Schuld wie auch wir vergeben unseren Schuldigern. Und führe uns nicht in 
Versuchung, sondern erlöse uns von dem Bösen. Denn dein ist das Reich und die 
Kraft und die Herrlichkeit in Ewigkeit. Amen.  
 
EG 321  Nun danket alle Gott 
 
 
 
 
 
 
 
 



 16 

 
 
 
 
 
Segen 
 

  
 
 

  
 
 
 
 
 
 Der Herr segne dich und behüte dich,  
 der Herr lasse sein Angesicht leuchten über dir und sei dir gnädig,  
 der Herr erhebe sein Angesicht auf dich und gebe dir Frieden. 
 
G Amen 
 
Kantate III Schlusschor „Alles, was ihr tut“ 
 
 
 
 
 
 


