Kanzelrede 28. Mai 2017 (Exaudi) Evangelische Universitatskirche Minster

Hans-Werner Bothe

Sehr geehrte Angehorige der Universitatsgemeinde,

liebe Gaste und Freunde,

... halten Sie keine Vorlesung, sondern vermitteln sie den Besuchern des
Gottesdienstes ihre Gedanken und Gefiihle zum Text des Johannes-

Evangeliums!“

Dies war die Regieanweisung, die mir mit der Einladung zur Kanzelrede

Ubermittelt wurde.

Noch einmal mochte ich mich an dieser Stelle recht herzlich fur die ehrenvolle

Einladung bei Herrn Professor Roser bedanken.

Meine Reaktion war zunachst durchaus ambivalent: Die Vorstellung,
Persdnliches offentlich vorzutragen, aktivierte mein vegetatives Nervensystem

mit der Folge eines flauen Geflhls in der Magengegend.

Dann aber wurde mir klar, dass ich es ja an diesem Sonntag mit dem Johannes

Evangelium zu tun haben sollte.

Johannes, der mir am nachsten Stehende aller Evangelisten, weil er der

Evangelist des Wortes ist.

Wir alle kennen den wunderschénen Beginn seines Evangelium, der

Sprachastheten seit jeher begeistert hat:



(1) Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort war

Gott.

Das Wort, die Sprache zeichnet uns als Menschen in einmaliger Weise aus.
Uber Sprache und das Wort definieren wir uns selbst und unsere Nichsten. Wir
schaffen Familie und Gesellschaft, Umwelt und Kosmos. IN Worten und
Sprache, MIT ihnen und DURCH sie konnen wir die Bliite menschlichen Seins

erreichen.

Sprache kann aber auch vernichten: Mit einem einzigen Wort kdnnen wir die
Selbstachtung und damit den innersten Personlichkeitskern eines Menschen
zerstoren. Durch Denken in ,,Fake News” und sprachlicher Verbreitung
derselben in Wort und Schrift verbauen wir uns den Blick auf die wahre
Wirklichkeit, auf deren Erkenntnis wir so sehr angewiesen sind - und wenn

zuletzt auch nur um des bloRen Uberlebens willen.

Durch das Wort kann alles geschaffen werden, aber es hat auch das Potential,
im Leben jedes einzelnen von uns wie in den Beziehungen von Menschen und

deren Gemeinschaften zerstorerische Krafte frei zu setzen.

Ist uns ein dulleres Kriterium - oder eine innere Verfassung vielleicht - an die
Hand gegeben, damit wir in, mit und durch Wort und Sprache segensreich fir
uns selbst, fir unsere Mitmenschen und fir die uns gegebene Welt wirken

kbnnen?

Kirchenvater, Bischofe, Theologen, Reformatoren und Pfarrer haben es den

Christen im Laufe der Kirchengeschichte nicht immer leicht gemacht, zu



glauben: Mit der taglichen Lebenserfahrung von uns Menschen scheinen viele

der dogmatischen Glaubensanforderungen nur schwer vereinbar.

Die friihen Kirchenvater haben allerdings ihren Anhangern etwas an die Hand
gegeben, das ein ganz wunderbares Alleinstellungsmerkmal des Christentums

gegeniliber den beiden anderen monotheistischen Weltreligionen ist:

Die Dreifaltigkeit, Dreieinigkeit oder Trinitat: Gott bleibt ein Einziger - eine
yunified unity”. Ganz groRartig aber ist (Sie merken, ich komme ins
Schwarmen!), dass die Dreifaltigkeit uns das Verstehen von etwas absolut
Unverstandlichem dadurch erleichtert, dass wir es aus unterschiedlichen
Perspektiven betrachten diirfen und damit in unser Leben holen kénnen,

obwohl es zunachst nicht von dieser Welt zu sein scheint:

Erstens: Wir diirfen Gott wie im alten Testament als Schépfer von Kosmos,
Welt und auch von uns als Menschen sehen (was lbrigens nicht im

Widerspruch zur Evolutionstheorie steht).

Zweitens: Das neue Testament weist uns einen Weg zum gelingenden Leben

durch das Wirken von Gottes Sohn in dieser Welt und

Drittens: ,last but - in diesem Fall wirklich nicht - least” kbnnen wir unmittelbar
beseelt werden durch seinen heiligen Geist, dessen Fest wir in den nachsten

Tagen feiern.

- und damit sind wir bei Johannes und seinem Evangelium des Wortes, in dem

er in Kapitel 7 Vers 38 geschrieben hat:



,(38) Wer an mich glaubt, wie die Schrift gesagt hat, aus seinem Leib

werden Strome lebendigen Wassers flielen.”

Stréme lebendigen Wassers werden flieRen! Ein schones Bild! Ich denke als
passionierter Segler an eine aus tiefblauem Wasser springende Delphin-Familie
im nordlichen Pazifik vor Vancouver Island. Eine Szene, die vermittelt, was Fille
und Lust am Leben sein kann und die - so meint offenbar Johannes - von mir
an meine Mitmenschen in Wort und Sprache weitergegeben werden kann,

wenn ich vom Heiligen Geist beseelt bin.

Glauben kann kein Selbstzweck sein in der Vermittlung ewiger Wahrheiten und
Verkiindigung kirchlicher Dogmen. Christliche Religion soll zur Leidenschaft und

Lust am Leben befahigen:

,Wer an mich glaubt, aus dessen Leib werden Strome lebendigen Wassers

flieRen!”

Der heilige Geist als eine der drei moglichen Erscheinungsformen Gottes wird
zu einer Quelle, die leidenschaftliches Leben weitergeben kann. In der
wohlwollenden Zuwendung und erwartungsvollen Offenheit gegenliber
Familienangehorigen, Freunden, Arbeitskollegen und insbesondere den
Menschen, mit denen man eigentlich nicht spricht, kdnnen wir im
weitergegebenen Wort flir andere zu einer Quelle tiefer und

wiedergewonnener Freude am Leben werden.



Moment mal?

Ist Freude am und Leidenschaft zum Leben wirklich der Kern christlichen
Glaubens und gelebte Praxis? Halten wir Lachen, Frohlichkeit und Humor fiir
Kernkompetenzen von Christentum? Sind wir beziiglich des Einsatzes von Wort
und Sprache nicht in erster Linie gefordert, Gott in feierlicher Ernsthaftigkeit zu
loben und zu danken? Widerspricht es nicht dem Christsein, das Leben als

frohliches Konzert zu sehen?

Calvin in Genf hielt von Lust und Leidenschaft gar nichts. Sein Christentum tragt

ernste Zuge bis zur Bitterkeit. Martin Luther war zum Glick anders gestimmt.

Er war ein Satiriker erster Ordnung, voller Witz, Humor und Leidenschaft am
Leben. Die Frage, ob Lust am Leben, Lachen und Humor mit der Vorstellung
vom Christsein vereinbar ist, versucht Umberto Eco, der letztes Jahr

verstorbene Autor, in seinem Roman ,, Der Name der Rose” zu beantworten:

Wir schreiben das Jahr 1327. William von Baskerville, ein Franziskanermonch,
hat den Auftrag in einer italienischen Benediktinerabtei einen Mord
aufzuklaren. Eine wichtige Rolle spielt dabei das verloren geglaubte Manuskript
des zweiten Teils der Poetik des Aristoteles, in der dieser die Komoddie
abhandelt. Der blinde Bibliothekar des Klosters, Jorge von Burgos, halt das Buch

fir extrem gefahrlich, weil es Lachen und Freude positiv wertet.

,Lachen ist die Schwache, die Hinfalligkeit und Verderbtheit unseres Fleisches.
Es ist die Kurzweil des Bauern, die Ausschweifung des Betrunkenen. Das Lachen

vertreibt dem Bauern fiir ein paar Momente die Angst. Doch das Gesetz



verschafft sich Geltung mit Hilfe der Angst, deren wahrer Name Gottesfurcht

“

ist.“ - soJorge

Jorge flirchtet Aristoteles sehr, weil sein Buch das Lachen zu einer neuen Kunst

III

erheben konnte, ,,zur Kunst der Vernichtung von Angst!“ , Was waren wir
siindigen Kreaturen denn ohne die Angst, diese vielleicht wohltatigste und

gnadigste aller Gaben Gottes?”

Der Gott, der hier verehrt wird, ist ein finsterer Gott, ein Gott der
Unterdriickung und des Schreckens. Kein Gott, von dem Strome lebendigen

Wassers ausgehen!

William von Baskerville hingegen verehrt einen freundlichen Gott, der die
Menschen von Angst befreit. William ist Franziskaner und wie Franziskus
schatzt er das Lachen, die Komddie, die Verkleidung und nach Umberto Eco

»die Verwirrung im Namen des Evangeliums und des frohlichen Gottes”.

Ganz in diesem Sinne meint auch Martin Luther: ,,Wenn ich den Teufel nicht
mit ernsten Worten und mit der Schrift in die Flucht schlagen konnte, habe ich
ihn oft verjagt durch Possenreillerei”. Und an anderer Stelle: ,Angeboren ist
uns zwar die Traurigkeit, und der Teufel ist der Geist der Traurigkeit, aber Gott

ist der Geist der Freude, der uns rettet.”

Nach Johannes kann uns der heilige Geist zur Quelle von Strémen lebendigen
Wassers in uns selbst und fiir die Gemeinschaft, in der wir leben, machen. Auf
welchen Wegen aber erreicht uns der heilige Geist? Brauchen wir eine

bestimmte innere Verfasstheit, um aufnahmebereit zu sein? Was macht er in,



durch und mit uns, so dass wir flr andere zur Quelle von Strémen lebendigen

Wassers werden?

Eines vorweg: Er macht uns nicht zu ,,Gutmenschen” im Sinne von jemandem,
bei dem Urteil und Uberzeugung am Anfang seines Denkprozesses stehen und
nicht an dessen Ende. Es geht einem Gutmenschen darum, zu beweisen, wer
der bessere Mensch ist, und nicht darum, wer die besseren Argumente hat.
Gutmenschen glauben, das Bose austreiben zu kdnnen, indem sie bestimmte
Ansichten immer wieder beschworen. In diesem Eifer erinnern sie an
Exorzisten. Sie glauben, eine Art innerer Wiinschelrute zu haben, mit der sie
Abgriinde lokalisieren konnen. Angesichts dieses exklusiven Wissens neigen sie

zur Ergriffenheit vor sich selbst.

Die Pose des Gutmenschen ist die Betroffenheit, sein Gemutszustand die
Emporung, seine Methode die politische Korrektheit. Er sonnt sich gern in

absoluten und endgtiltigen Formulierungen.

Gutmenschen bewachen die Grenzen des Korridors dessen, was Wort und
Sprache zum Leben erwecken darf, wie Linienrichter das FuBballfeld. Wer aus
ihren eigenmachtig definierten Meinungspfaden ausbricht, wird mit

Diffamierung bestraft.

Dies ist nicht der Geist, durch den Wort und Sprache zur Quelle von Stromen
lebendigen Wassers werden. Debatten in menschlichen Beziehungen und
Gemeinschaften stromen und schwellen an und ab wie Flisse. Werden zu viele
Damme gebaut treten sie liber die Ufer und beginnen ein zerstorerisches Werk.
Nicht Damme, sondern Offenheit, Zugewandtheit und Auseinandersetzen-
Wollen mit den Einstellungen und Argumenten aller ist der Weg, den uns der

Heilige Geist weist.



Er beginnt sein Wirken in jedem einzelnen von uns und kann sich im
lebensbejahenden und den anderen respektierenden Wort verbreiten. Die
heute so oft erlebte Verunglimpfung Andersdenkender in Schulen, Berufsalltag,

sozialen Medien und Politik ist das Gegenteil eines Stroms lebendigen Wassers.

Gutmenschen sind tragische Personen im klassischen Sinne: Im Bestreben,
Gutes zu erreichen, gefahrden sie es, weil sie das moralische Prinzip an
oberster Stelle allen Handelns sehen, und nicht die Einstellung zum
Mitmenschen im Sinne von Zugewandheit, Offenheit, Wohlwollen und vor

allem dem Willen zur Wahrhaftigkeit:

,Das Gegenteil von gut ist nicht bose, sondern gut gemeint.” - so formulierte es

bekanntermallen Kurt Tucholsky.

Der Glaube an den Heiligen Geist als eine der Erscheinungsformen Gottes weist
uns den Weg zum Leben in Leidenschaft, was bedeutet, im Wort den Strom

lebendigen und nicht zerstorerischen Wassers weiterzugeben.

Zu Gutmenschen zu werden mit Prinzipien, welcher Provenienz auch immer sie

sind, ist demnach nicht der Konigsweg zur Leidenschaft am Leben.

Trotzdem wissen wir immer noch nicht, auf welchem Weg der Heilige Geist uns
erreichen kann und welcher innerer Verfasstheit es bedarf, damit er in und

durch uns wirken kann.

Ich komme jetzt zum abschlieBenden Gedanken:

Vielleicht haben einige von lhnen bisher ein Wort vermisst, welches die

eigentliche Kernbotschaft des Christentums tragt und welches wiederum wie



die Dreifaltigkeit ein Alleinstellungsmerkmal gegeniiber anderen
monotheistischen Religionen ist. Es fallt mir schwer, iber dieses Wort zu
sprechen, weil es im Alltag durch unangemessenen, haufigen Gebrauch
abgenutzt ist, obwohl in ihm ein geradezu umstirzlerisches Potential liegt,
welches unser Leben von einem Augenblick auf den anderen radikal zu

verandern in der Lage ist:

Die Liebe!

Sie schafft sich jenseits der Gesetze der empirisch-naturwissenschaftlichen
Welt Geltung, indem ein anderes Du in mein oft mehr oder weniger
eingeschlossenes Selbst hereinbricht und dort zu wirken beginnt oft auch

unvorhersehbar, weil ich ihm aus Liebe die Kontrolle iberlasse.

Sie 6ffnet das eigene Selbst dem Anderen von ganz innen heraus, damit sie in
das eigene Ich einfallen kann: Liebe anzunehmen bedeutet in diesem Sinne

absolute Anerkennung eines Anderen in meiner eigenen Existenz.

Die Worte ,Selbst” und ,,Anderer” adressieren den dialogischen Charakter der
Liebe: Sie hat oft einen kontingenten, zufalligen Anfang - Luther wiirde
vielleicht sagen durch einen Akt gottlicher Gnade - aber dann ist der Dialog

notwendig, um das, was einen Anfang gehabt hat, auf Dauer zu bewahren.

Bei jeder Liebe treten Zweifel, Irritationen und Infragestellungen auf. Bei
zahlreichen Kirchenvatern wie zum Beispiel Augustinus gab es Zweifel ohne
Ende, so dass man fasst sagen muss, dass er den Heiligen Geist wider alle
Fakten geliebt hat. Deshalb kann Liebe nur als ununterbrochener Prozess -

dialogisch eben - nach einem anfanglichen Gnadenakt bestehen bleiben.



10

Die Einbeziehung des Anderen in meine ureigene Existenz und die
Bewusstwerdung dieses Ereignisses und des sich anschlieRenden Prozesses
kann eine unvergleichliche Freude erzeugen - so wie bei einer
wissenschaftlichen Entdeckung, die den bisherigen Kenntnisstand der

»scientific community” vollkommen auf den Kopf stellt.

Jetzt haben wir alles beisammen: Den Heiligen Geist, die Liebe, die Frohlichkeit

und das Wort.

Wen der Heilige Geist mit Liebe erfiillt, den kann er in einer Weise verandern,
dass er in ihm und mit ihm durch Wort, Sprache und Tat zur Quelle von

Strémen lebendigen Wassers fiir Menschen in seiner Nahe wird.

Ich danke Ihnen fir Ihre Zugewandtheit, Offenheit und |hr Wohlwollen dieser

Kanzelrede zugehort zu haben!



