Orientalistische Studien
zu Sprache und Literatur

Festgabe zum 65. Geburtstag von Werner Diem

Herausgegeben von Ulrich Marzolph

2011

Harrassowitz Verlag - Wiesbaden

ISBN 978-3-447-06481-1



»Der Fiirst ist tot, es lebe der Fiirst!«
Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals
von Hamah (732/1332)

Thomas Bauer (Miinster)

1. Ein ambivalenter Anlaf}

Um die Sekretére der Damaszener Staatskanzlei herauszufordern, die gegen ihn in-
trigiert hatten, dachte sich Ibn Nubata (686-768/1287-1366), der angesehenste
Stilist und Dichter seiner Zeit, eine Reihe von heiklen Anlissen aus, zu denen sie
Schreiben verfassen sollten, um ihre Fertigkeiten im ’in$@ zu beweisen. Das sind
einige der Themen, die Ibn Nubata den Sekretdren stellte: Wie schreibt man im
Namen eines Kalifen, der das Regenbittgebet vollzogen hat, wenn der Regen aus-
bleibt? Wie gratuliert man einem Kalifen zu seiner Wiedereinsetzung, nachdem er
abgesetzt war? Wie gratuliert man ihm anl43lich seiner Freilassung aus der Haft?
Wie verfat man die Ernennungsurkunde fiir einen Juden, der Wesir des Kalifen
wird? Wie begliickwiinscht man einen Feind zur Eroberung eines Territoriums, das
einem einst selbst gehort hat? Wie gratuliert man einem Eunuchen zu seiner Hoch-
zeit?!

Leider hat Ibn Nubata selbst keine Musterschreiben zu diesen Anlédssen hinter-
lassen. Eines seiner Gedichte jedoch ist zu einem dhnlich ambivalenten Anlaf} ver-
falt worden, namlich zur Inthronisation des Sultans al-Afdal von Hamah. Dies hit-
te eigentlich ein Anlaf} ungetriibter Freude sein miissen, wére ihm nicht der Tod
von al-Afdals Vater und Amtsvorginger unmittelbar vorausgegangen. Dieser, der
Ayyubidensprofd Abi 1-Fida’, hatte seit 710/1311 Stadt und Provinz Hamah re-
giert, zuerst als Gouverneur, ehe ihm der Sultan an-Nasir Muhammad den Titel al-
Malik al-Mwayyad verlieh (719/1319) und damit nach Hamah ein Stiick alte
Ayyubidenherrlichkeit zuriickbrachte. Abi 1-Fida> mufl eine beeindruckende Per-
sonlichkeit gewesen sein. Selbst Gelehrter und Verfasser mehrerer noch heute
wertvoller Biicher, versammelte Abi 1-Fida’ in der Provinzstadt Hamah einen Kreis
von Gelehrten und Dichtern um sich, der diesen kleinen Hof zu einem intellektuel-
len Zentrum machte. Sein gerade zwanzigjéhriger Sohn, der unter dem Titel
al-Malik al-Afdal sein Nachfolger werden sollte, wird diesen Platz nie ausfiillen
konnen. Der Tod des groBen Fiirsten al-Mu’ayyad war also noch allzu gegenwér-
tig, als der designierte Thronfolger al-Afdal zu seiner Inthronisation nach Kairo

1 al-QalgaSandi: Subh al-a‘sa fi sina‘at al”’insa. Bd. 1-14. Kairo 1331-1337/1913-1918, Bd. 14: 248.



286 Thomas Bauer

reiste. Ibn Nubata, dem der Tod seines Mézens auch nicht wenig nachgegangen
sein wird, versucht nicht, ein ungetriibt frohliches Gliickwunschgedicht zu schrei-
ben, sondern stellt sich der emotional ambivalenten Situation. Offensichtlich mit
Erfolg, denn eine Generation spéter preist Ibn Higga al-Hamawi (767-837/1336-
1434) dieses Gedicht als die gelungenste Synthese der Gattungen ta‘ziya »Kondo-
lenz« und tahni’a »Gliickwunsch« und damit als Musterbeispiel fiir das Stilmittel
des iftinan, der geschickten Kombination verschiedener, miteinander schwer ver-
einbarer Gattungen »wie Liebe und die Verherrlichung von Heldentum (an-nasib
wa-l-hamasa), Lob und Schméhung (al-madih wa-l-hig®@) sowie Gliickwunsch und
Kondolenz (al-han@ wa-l-‘az@).<* Als das non plus ultra der letzteren Kombination
galt alteren Literaturkritikern ein Gedicht von Abti Nuwas anldf3lich der Thronbe-
steigung des Kalifen al-Amin. Ibn Higga bemiiht sich um Revision des Literatur-
kanons und zeigt wieder einmal, daf3 die Literaten der Mamlukenzeit keineswegs
von der prinzipiellen Uberlegenheit der ilteren Dichter iiberzeugt waren, wie es
das Vorurteil will:

Bei meinem Leben! Das Gedicht, das Ibn Nubata als Trost iiber den Tod des
Fiirsten al-Muw’ayyad und als Gliickwunsch an seinen Sohn, den Fiirsten al-
Afdal zu dessen Ernennung zum Sultan von Hamah als Nachfolger seines
Vaters verfaf3t hat, ist besser als die Verse von Abii Nuwas ... Auch wenn
Ibn Nubatas Lebenszeit nach der des Abti Nuwas lag, geht er ihm doch in
der Beredsamkeit voran. Er hat ndmlich in einer langen Qaside die Kombi-
nation von Gliickwunsch und Kondolenz iiber das ganze Gedicht hin bis ans
Ende durchgefiihrt. Wenn ich mein literarisches Geschmacksempfinden be-
miihe, fithrt es mich zu keinem anderen Schluf3, als daf} dieses Gedicht ein
Wunderwerk seiner Art ist! (...) (Es folgen die Verse 1-8, 14-15, 19-20, 22,
24; Ibn Higga schlie3t:) Die Kombination zwischen Gliickwunsch und Kon-
dolenz ist ... schwerer als die Kombination von Liebe und Verherrlichung
von Heldentum, weil Gliickwunsch und Kondolenz einander so stark entge-
gengesetzt sind.?

Auch an-Nawagi (788-859/1386-1455) mufd von dem Gedicht beeindruckt gewe-
sen sein, denn sonst hitte er nicht vierzehn Verse (dieselben Verse, die Ibn Higga
ausgewdhlt hatte), in seinem Ta’hil al-garib zitiert, obwohl dieses Gedicht eigent-
lich nicht zur gazal-Thematik dieses Werkes paf3t.* Grund genug also, dieses »Wun-
derwerk« genauer zu betrachten, das nicht nur Einblick in die bislang kaum er-
forschte literarische Vorgehensweise Ibn Nubatas bietet, sondern auch fiir die Re-
konstruktion der mamlukenzeitlichen Vorstellungen von Herrschaft wichtig ist.

2 Ibn Higga al-Hamawi: Hizanat al’adab wa-gayat al’arab. Hg. von Kawkab Diyab. Bd. 1-5.
Beirut. 2. Druck 1425/2005, II: 41.

3 1Ibid., IT: 44 f.

4 Sams ad-Din an-Nawagi: Ta’hil al-garib. Hg. von Ahmad Muhammad ‘Ata. Kairo 1425/2005,
Nr. 850: 843 f.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 287

Kurz eine Zusammenfassung der historischen Ereignisse, die den Hintergrund
des Gedichts bieten:
— 23. Muharram 732/26. Oktober 1331: al-Malik al-Mw’ayyad stirbt in Hamah.
— Seine Mutter hilt den Tod vorerst vor der Offentlichkeit geheim und reist nach
Damaskus zu Tankiz, dem méchtigen Gouverneur des syrischen Reichsteils, bringt
ihm kostbare Geschenke und bittet ihn, al-Mw’ayyads Sohn, dem bereits als Prinz
der Titel al-Malik al-Manstir verliehen worden war, zum Nachfolger seines Vaters
einzusetzen. Trotz der klangvollen Titel der Ayyubiden von Hamah darf man nicht
vergessen, daf’ die Selbstdndigkeit der Ayyubiden mit dem Machtantritt der
Mamluken beendet ist und auch die letzten noch existierenden Ayyubidenfiirsten,
diejenigen von Hamah, lediglich mamlukische Gouverneure sind. Tankiz, der den
jungen Prinzen als Jagdgefahrten kennt, willigt ein und informiert Sultan an-Nasir
Muhammad vom Tod al-Mwayyads und der geplanten Nachfolgeregelung. Der
Mamlukensultan ruft darauthin den Prinzen nach Kairo.
— Die Segenswiinsche, die Ibn Nubata al-Afdal auf den Weg mitgibt, und die An-
kiindigung einer »glanzvollen Ankunft« (vgl. Vers 42 des unten edierten Gedichts)
deuten ebenso wie die Tatsache, dafd die Trauer um den verstorbenen Vater noch
frisch ist, darauf hin, da} Ibn Nubatas Gedicht bereits vor der Abreise al-Afdals zu
seiner Inthronisation in Kairo vorgetragen wurde, also kurz vor folgendem Datum:
— 10. Rabi‘ II 732/10. Januar 1332: al-Afdal wird vom Sultan in Kairo empfangen.
— 15. Rabi‘ II 732/15. Januar 1332: Ein »denkwiirdiger Tag«: Mit prichtigem Ze-
remoniell, das eine grof’e Prozession durch Kairo einschliel3t, wird der Prinz
feierlich zum Gouverneur von Hamah ernannt und ihm der Sultanstitel al-Malik al-
Afdal »der {iberaus vorziigliche Fiirst« verliehen.® Der neue Fiirst kehrt daraufhin
nach Hamah zuriick.
— 6. Saban 732/3. Mai 1332: al-Afdal kommt ein weiteres Mal nach Kairo, um
den Sultan auf der Pilgerfahrt zu begleiten.®

2. Edition und Ubersetzung

Der unter der Leitung von Muhammad al-Qalqili 1323/1905 in Kairo gedruckte
Diwan Ibn Nubdta beruht auf einer schlechten Handschrift der Diwanrezension des
Ibn Nubata-Schiilers al-Bastaki, die stark von Ibn Nubatas eigenen Gedichtsamm-
lungen abweicht. Al-Qalqili greift ebenfalls in die Texte ein und tridgt somit zur
weiteren Korrumpierung des Diwans bei. Die gesamte Ibn Nubata-Rezeption des
20. Jahrhunderts, die sich ausschlie8lich auf diesen Druck stiitzt, beruht damit auf
einer vOllig unzureichenden Textgrundlage.

Dies ist um so unverzeihlicher, als die Handschriftensituation ausgesprochen
gut ist und die meisten Gedichte Ibn Nubatas in mehreren Handschriften vorlie-

5 al-Magqrizi: Kitab as-Sulitk fi ma‘rifat duwal al-mulitk. Hg. von M. Ziyada/S. A. ‘ASir. Bd. 1-4,
12 Teile. Kairo 1934-1973, Bd. 2/2: 344 f.
6 Ibid., 351.



288 Thomas Bauer

gen, die jeweils unterschiedliche Stadien von Ibn Nubatas eigenen Diwanrezensio-
nen repréisentieren.” Das hier zu besprechende Gedicht ist bereits in vier Hand-
schriften enthalten, die die friiheste von Ibn Nubata selbst veranstaltete Sammlung
seiner Gedichte (von mir »proto-Diwan« genannt) reprisentieren. Alle vier werden
hier beriicksichtigt. Die Handschrift Ayasofia 3891 représentiert die spéter von Ibn
Nubata selbst als Diwan al-asl bezeichnete Rezension. Am weitesten verbreitet
sind Handschriften zweier Diwanrezensionen, die der Ibn Nubata-Schiiler al-Basta-
ki angefertigt hat. Von dieser postumen Rezension wird hier eine Handschrift be-
nutzt, weil sie eine der iltesten bekannten Diwanhandschriften ist (datiert auf den
20. Sawwal 803 /3. Juni 1401) und von dem vor allem als Historiker bekannten
’adib Ibn Dugmaq stammt, der ein ausgewiesener Kenner des Werks Ibn Nubatas
war. Al-Qalqilis gedruckter Diwan Ibn Nubata bietet einen Text, der fehlerhafter ist
als jede hier verwendete Handschrift. Da er textkritisch wertlos ist, werden seine
Varianten hier in der Regel nicht verzeichnet.

Version Ms fol. Vers Sigle
proto-Diwan Kopriili 1249 46a-47b 43 4
proto-Diwan Berlin 7861 4la-42a 42 <
proto-Diwan Ayasofia 2292 47a-48b 43 ¢
proto-Diwan Kairo 558 adab S.87-90 39 a
Diwan al-Asl Ayasofia 38918 234a-235b 42 U=

Bastaki 3 Dublin, Chester Beatty MS 3831  14a-15a 42 2

Als Leithandschrift wurde <! gewihlt, eine alte (terminus ante quem 845/1440-
1441), sehr sorgfiltige Handschrift, die (nicht nur hier) einen ganz und gar fehler-
losen und plausiblen Text bietet. Vielleicht deutet auch die Tatsache, da an ihrem
Ende (fol. 165-167) drei autographe Bléitter Ibn Nubatas eingebunden sind, auf
eine besondere Beziehung des Schreibers zum Dichter hin. Ein Blick in die Varian-
ten der verschiedenen Rezensionen la(3t den Schluf’ zu, dal dieses Gedicht, anders
als viele andere unseres Verfassers, nie Gegenstand einer durchgreifenden Umar-
beitung war. Die meisten Varianten lassen sich als Schreib- und Uberlieferungsfeh-
ler oder als versehentliche Auslassungen erkldren.

7 Vgl. hierzu und zum Folgenden T. Bauer: »Life and Works of Ibn Nubatah al-Misri. Part II«. In:
Mamlitk Studies Review 12.2 (2008): 25-69.

8 Von gleicher Hand stammt die Oxforder Hs. Marsh 273, wo sich das Gedicht fol. 49b-56b
findet. Der Text stimmt fast ausnahmslos mit Ayasofia 3891 iiberein. Seine Varianten werden
deshalb hier nicht verzeichnet.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah

Lt (s 5 el (sl Ld

Lagia (Biaall 3 3liay ¥ (gl

b B Guadll ala o ) S
LSl Dl sl Linge

12 _Zall 45 e 5 Laall 4l il

U 38 1340 43la 130 5 e 0

L 8 AT Lk (5753 (b

L aaall ) 55Y Lt

Lalia ale 28 llall (e y Chaa g
Ladath By daad) g W) ¢ 5 60

Ladi g ) a3 LS ol
Lk e 1850 0 gty s Lopara
Lagiusl 750 A elac S Cay
eyl 4l sl a4

L yad 5 190N (ST L Cadd a8
Ledgd a8 s ¥ 5 20e |

Ldare GS7y @lde (e 3LE Al
Alaladyaille A (S

22085 £ jal) lilia §f cuallaf asd

289

(Jaskl) (o) Al ool J

Laagiall |yl @lld B LA
aelie gl G aludl ) S
ol s Dl 5 qadll Mg jlaa 103 50
G AL & i e Eagll
A Al e Zadll o g
4y pal 5 5h 38 1 Ol
il 1575 g3Ls 14 fial da ga
(Sl 45 5l lie Y Lias

Al & yie ) G Jamdly) 1)
dipea s 16 s e
1745 ) aal a8 Gl olali

1335k aall dlie aie Qa5

GO e g S L oy
sl 1) Qe @l is
Galsie e Gl slee (S

alaf il e ldac§ (5300 5 L
A QA B sl 8
ol 8 2a gl e Bl

J
+ > > £ A 0 e 4 < —

—
—

— e
DL > L A 0 ~~ 4

hdﬁd\;\)ﬂ\:uachﬁml\)ﬂ\:Jséﬁicg._u«ﬂ 9

Jﬁ;ua‘a);;'&‘.ﬁ‘)i;.\‘é‘g._ule
Colaerg el dipacBened]l
D3 Akl o f il 12

Laall 45 Se s Ll al s (201 el & 55 Ve il s

350U ;Y9 g sahaall Gl ol ¢ ViE 8 QoI A4 ¢ A dilia ; ddaghade S 13
J"aé:ésdmi:dsuasisc._u«ﬂ]_4
GslbiacBeqipldipacg «d15
Al ;e iy gac Bz cd 16
sy i)l acpac@eg 17
?}J‘;;_uéi)ﬂjdsuasécicd18
Q\.a\}l\:uageuﬁy\;.\eécicg_iuﬂlg
mm;ua¢ﬁc\ﬂjdsécicguﬂ20
b il cadl 21

3 b o=l il 22



290

Thomas Bauer

Lo ga g U 5 e £unda 58
L i of ol Lo dlaa g

Laxie ) gally 1Dyay i

23 aiia o il g WAT (Jadl
2 aall L s Ud) a5
L sl 00 il ¥y 8
2laing bl aaay LS Gy
LS o hall Lalf 4 e

La C) W15 il ol il
26Lalis 35all (ga sl Lo cpall (e
Lolls il sie S 4

Leall (8 Oty capall g it
ZLalall (g (5 550 Sllai (5 i S
28Lala) Balaal) 8 408 )1a DS
laghaa 3 sall W) 5 300 53y
L 5 il e i

Laghl g 4 Luldll 720 2l
L e lia S0 Sl 72 WK 15
Leie. Juadll il (55 5 <l g
Ll e 4dlia 5l 8 panls

Liaia lgle el Y @Sl
Lalliy Ghand o (8 (5 sl dand

CulA 38 ) Sl Bl )
(i 5 Le bl 2Dls afle
FERARE. T AR RN
Al el el Lednl &l

il 5 el L gl ol
Onalae i Loall b elauly
Lol Claldl (g WS U 58
i Al jaall N 4y (Lead
Chie My o i) 3la el
s Jilimdll Jai by Caada
Lo @l gan als La sl 1)
Ay déa ?L..J\ s e

) e i el (535583
lae a8 GLuiS) o G ) Sl el
Blaian g puall K} ellia

paia dlle anly Laie Ll
4% e Gl assl a8 Kl U

ol ladd = A el &y
Bilae el & ol

Wkt Jaaall ¢ 5ily 520

Bl i el ¢l e i

e Vg ol 5 (5 ol Jind

Yo
AR
Yy
Yy
v¢
Yo
¥
Yv
YA
Y4
Yo
)
Y
Yy
v¢
Yo
1
v
YA
A}
¢
£

et Juadl 5 BMAT oyl g2 (3¢ & ¢ Latia il g WMAT Qi 5 pa e 2 e 1 23
s e A1 el - o iala 24
Al ol aey a3 ¢ 425
3 b o=l ) 26

3 b il gl 27

W;Asuacicgswa;:ésﬂzs
Gaia: elafan: e laibaar g 29
ComidciiioiashiGog A 30

o & oail ) 31
ue ok 32
u)s;ua‘u)la;a‘g"&‘g‘dgg,



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 291

Ledia Gyl 5 (5 s s sl il Aliady 2380 5 ) el 8 gy £
Ladll g Lokl g cpamd) &5 o ) Ll g a Al piall ey el £

1  Ausgeloscht durch Gliickwunsch ist die Kondolenz, die vorangegangen war,
und die Trauermine, kaum verzogen, wandelte sich in ein Licheln.?*

2 Schneidezédhne, die das Licheln entbl6f3t, inmitten von Tranen, die das Auge
ausstreut:* Zwillinge sind sie, nicht erkennbar, welcher zuerst kam.

3 Wir lassen, da nun die Freude offen zutage liegt, die Rinnsale der Trénen ei-
nem starken Regen gleichen, der im Licht der Morgensonne sich ergiel3t.

4  Moge der Regen, als Grul3 von uns, das Grab eines Fiirsten trdnken, dessen
Natur wir als noch giitiger und freigebiger kannten als ihn, den Regen,

5 und moge die Hand des Gliicks bestdndig walten iiber jenem Fiirsten, dem
die Welt zu FiiBen liegt und der der Heimat Macht verleiht!®®

6  Zwei Fiirsten: Der eine stieg — ich mul3te hilflos zusehen — hinunter in sein
Grab, der andere — Gott moge ihn bewahren! - stieg nach oben.

7  Doch der Baum, entsprossen aus der Wurzel Sadis, blieb der gleiche: Ein Ast
von ihm verdorrte, wiahrend ihm ein anderer wuchs.

8 So verloren wir einen Herrn (Malik) iiber die Menschen, wahrend wir hoff-
nungsfroh einen erblickten, der alle Arten des Schonen (Gamil) zur Voll-
endung bringt (Mutammim).*

9 Betrachtest du den Rang al-Afdals, dann wirst du feststellen, dal} die Zeit
der Herrschaft wieder geworden ist wie ...%®
Den hohen Rang des Hauses brachte er zuriick, und so zeigte es sich, gemes-

34 Der Dichtung der Zeit gelten Formen mit und ohne hamza gleich. Die Form ‘aza wird nicht als
inkorrekt empfunden. Deshalb ist die Form ‘azd mutaqaddiman vollig akzeptabel und eine
Korrektur zu ‘az@an muqaddiman unnétig, wie sie (=, die Druckausgabe und Hizdna 2:44
bieten.

35 Bei seinem ersten Vorkommen bedeutet tugiir »Schneidezdhne«, das zweite Mal ist es Verbal-
nomen »Ausstreuen«, und bezeichnet das, was von den Tridnenkanidlen (madami‘) »ausge-
streut« wird, also die Trénen. Ein ginas tamm.

36 Beachte die ginds-Reihe damat — tadanat — dunya. Das Wort hima »Schutzgebiet« steht zu dieser
Zeit allgemein fiir Orte, die mit starken Emotionen verbunden sind, weshalb »Heimat« keine
allzu gewagte Ubersetzung sein diirfte. Moglicherweise soll auch der Name der Stadt Hamah as-
soziiert werden.

37 Drei zentrale Worte des Verses sind gleichzeitig die Namen beriihmter Dichter: Mutammim
ibn Nuwayra ist beriihmt durch seine Trauergedichte auf den Tod seines (ebenfalls dichten-
den) Bruders Malik (st. 11/632). Gamil wiederum ist ein beriihmter Liebesdichter (st.
82/701). — Stilmittel des tarsi® »Bikolon; exakte Halbversentsprechung«.

38 Stilmittel des iktif@> (»Beschneidung«): Der Horer mul} einen Teil der Au[Serung (einen Buchs-
taben oder, wie hier, ein ganzes Wort) selbst ergidnzen. Hier ist kana »sie (zu Zeiten al-
Muw’ayyads) war« zu ergdnzen. Zu iktif@ vgl. Pierre Cachia: The Arch Rhetorician or The
Schemer’s Skimmer. A Handbook of Late Arabic badi‘ drawn from ‘Abd al-Ghani an-Nabulusi’s
Nafahat al-’azhar ‘ala nasamat al-’ashar. Wiesbaden 1998, Nr. 84. — Erster und einziger Vers,
in dem der Name al-Afdals genannt wird. Man beachte, daf} es ja keineswegs selbstverstdnd-
lich war, da} der Sohn in die Position seines Vaters eingesetzt wurde!



292 Thomas Bauer

10 sen an dem Gewicht (Metrum) von Lob und Preis, als wohlgeordnetes Haus
(poetischer Vers),

11 wund es rief ihn ein Fiirstentum, das von alters her sein Erbe war. Da stellte
er sich ein als einer, der die hochsten Anspriiche zufrieden stellt, und stellte
sich an seine Spitze.*

12 Das Auge des Schicksals erblickt in ihm das Mark des Fiihrertums, und die
Vernunft ziickt in ihm ein Schwert, das die Knochen bis zum Mark durch-
schneidet.*

13 All den Tau seiner Gaben verteilt er unter uns, und Pfeile schickt er den
Feinden als Gabe im Schrecken der Schlacht.*!

14 Es scheint, als wiren die Stiadte des Fiirstentums ein Rohrdickicht, in dem das
Schicksal immer, wenn ein Lowe stirbt, einen neuen Léwen entstehen 143t.

15 Es scheint, als wire die Zeltstange nie niedergerissen worden, nachdem du
aufgestanden bist, oh reinster*? und tiichtigster aller Menschen:

16 Da du dich erhobst, mufdten wir nicht sagen: »Die Herrschaft iiber diese und
jene Leute liegt in Ruinen« oder »Das Gebdude dieser oder jener Menschen
ist eingestiirzt«.

17 Bei dem, der dir gegeben hat, wofiir du der rechte Mann bist: Er hat in die-
ner Erhabenheit einen méchtigen Pfeiler aufgerichtet,

18 und in einem Nachfahren, der in seinem hohen Rang Macht und Herrschaft
gewann, die Vorfahren wieder zum Leben erweckt.*

19 Wenn auch ein Stern Ayyiibs untergegangen ist, so haben doch deine edlen
Eigenschaften neue Sterne aufgehen lassen,

20 und als die Zeit al-Mw’ayyads zu Ende gegangen war, hat deine Erhabenheit
eine neue Epoche und eine neue Festzeit herbeigebracht.

21 »Der Frieden Gottes sei iiber ihm (-al-Mwayyad-) solange die Sonne im
Osten aufgeht, und Seine Barmherzigkeit, solange Gott barmherzig ist!«**

22 Er war der Regen; er ging fort, mit Lobpreis heimgeleitet, und lief3 dich als
Meer zuriick, iibervoll von Gaben.

23 Wie glinzend und préchtig — Gott schiitze Dich - bist Du an Gestalt, wie vor-
ziiglich (afdal) an Charakter, und wie edel an Herkunft!*®

39 Wiederum, wie in dieser Textpassage héufig, eine Reihung von ginds bzw. istigdq »figura ety-
mologica«: tagddama — gama - tagaddama.

40 Wieder ein klanglich intensiv gestalteter Vers: g-I-Reihe im ersten Halbvers, zweimal Wurzel
smm und zweimal d (und damit vier emphatische Konsonanten) im zweiten Halbvers.

41 Neben dem ginas zwischen sahm »Los, Anteil« und ashum »Pfeile« fallt auf, daf§ (bis auf ein q)
im ersten Halbvers nur vordere Konsonanten vorkommen, wéahrend der kriegerische zweite
Halbvers durch die drei ¢ einen deutlich anderen akustischen Charakter hat.

42 Welche der verschiedenen Bedeutungen der Wurzel dem Elativ azkd hier zugrunde liegt, ist
nicht mit Sicherheit zu sagen. Vielleicht ist statt »rein« auch an die Bedeutung zaka »wachsen,
gedeihen, Frucht hervorbringen« zu denken, die besser zu ahzam passen wiirde, also »oh
fruchtbringendster...«.

43 Ginds zwischen tahakkama und tamakkana.

44 Stilmittel der kindya: »Solange Gott barmherzig ist« und »... die Sonne im Osten aufgeht«, soll
heifen: »ewig«.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 293

24 Durch dich verbreiten sich unter uns Freudenbotschaften und bringen einen
Frithling (Monat Rabi‘) des Gliicks hervor, der uns das, was uns versagt
wurde (den Monat Muharram) vergessen 1403t.

25 Und in deinem Namen nehmen Vorziiglichkeiten dauerhaften Aufenthalt auf
Erden, deren Glanz das priifende Auge mit freudiger Zuversicht erfiillt,*

26 und Gunst wird ausgeiibt wie sich Wolken ausbreiten: flichendeckend, und
Gewalt so wie das Schicksal zuschlédgt: unabweisbar,*

27 und eine Gnade, die die Worte ihre Grenzen spiiren 143t und zum Verstum-
men bringt, und eine Macht, die das Herz des Neiders zum Sprechen bringt.*

28 Du gabst das Leben, das erloschen war, den Armen wieder: Du bist der Sohn
Ayyiibs (Hiobs), und wirst du’s nicht, du wérst Mariens Sohn!

29 Du hast, Sprof3 der Gelehrsamkeit und der Erhabenheit, der Religion Wissen
und der Freigebigkeit ein Banner erneuert aufgerichtet.*

30 Wenn der Regen im Rennen hinter deiner Gabe als Zweiter ins Ziel kommt,
zwingt sie seinen Willen, die Niederlage einzugestehen.>

31 Dein Schreibrohr 143t im Frieden einen Dauerregen stromen; dein Schwert
strebt, seinen Durst im Krieg mit Blut zu stillen.™

32 An deiner Hinde Gabentau zu denken, bringt schon Reichtum nahe, und ein
KuR auf die Erde, auf die du deine Sandalen setzt, stillt schon den Durst.%?

33 Dein ist das Fiirstentum durch Erbe und Erwerbung, und so ist es jetzt auf
beiden Seiten mit dem Kennzeichen der Herrschaft gesiumt.>

34 Einer wie du wird zuriickkehren entweder als Verteidiger des Throns oder
als einer, der jedem Freigebigen Panik einflo3t (als ein Pferd von perfektem
Wouchs gegeniiber dem edlen Rof3).>*

45 Ginds zwischen abhd und abhar.

46 Ginds zwischen istagarra und yugirru.

47 Ein weiterer tarsi (vgl. V. 8).

48 Wieder ein tarsi‘.

49 Ginds zwischen Glm und ma‘lam.

50 Die dichten Wortspiele dieses Verses lassen sich nicht in die Ubersetzung integrieren. In dem
Wort salld liegt eine tawriya vor; statt »der Regen kommt hinter deiner Gabe als Zweiter ins Ziel«
kann man auch lesen: »Der Regen betet hinter deiner Gabe«; auerdem wird die Eulogie auf den
Propheten — salld wa-sallama »(Gott) segne ihn und spende ihm Heil« — assoziiert. Der Regen gibt
also nicht nur klein bei, sondern griit den Regen wie man den Propheten griien wiirde. Das
Wort tanat wiederum hat dieselbe Wurzel wie das Wort »der Zweite«.

51 Beachte den subtilen ginds zwischen yanhallu (Wurzel hll ) und yanhalu (Wurzel nhl );
aullerdem wieder ein tarsi‘.

52 Erneut ein tarsi‘.

53 Ein Sayyid nagib at-tarafayn ist ein Sayyid, dessen beide Elternteile Sayyids waren, vgl. Reinhart
Dozy: Supplément aux dictionnaires arabes. Bd. 1-2. Leyde 1881. Reprint Beirut 1991, 2: 38.

54 Ein schwer entschliisselbarer Vers, dessen Textvarianten zeigen, daf er schon den Abschrei-
bern nicht recht verstdndlich war. Die Tatsache, dal} er in der Rezension des Diwan al-Asl
fehlt, konnte darauf hindeuten, dafy ihn Ibn Nubata selbst wieder gestrichen hat, zumal er,
wenn meine Deutung stimmt, nach erfolgter Inthronisation al-Afdals kaum mehr Sinn macht.
Meine sehr tentative Deutung: Al-Afdal wird entweder als neuer Fiirst (d. h. als »Verteidiger
des Throns«) zuriickkehren, oder ohne Thron und durch dieses Opfer jedem Freigebigen



294 Thomas Bauer

35 Kaum haben wir, um eine Aufzdhlung mit dem Namen deiner Erhabenheit
zu beginnen, den kleinen Finger gebogen,>® sehen wir uns durch die Ver-
wirklichung (unserer Wiinsche) mit einem Siegelring versehen.

36 Oh Fiirst, dessen fester Wille den Menschen geholfen hat, so daf} ihr Lob-
preis in das Hochland hinauf- und in die Ebene hinabstieg:*®

37 Ich bin bei dir den anderen Lobdichtern schon friih zuvorgekommen und die
Hénde meiner Worte beeilten sich, als erste zu dir zu gelangen und suchten
in dir einen festen Halt,

38 in all den Niachten, in denen ich auf deinen Vater — und auf dich — Lobverse
dichtete und von euch beiden das, was auf Vorziiglichkeit basiert (den
Musnad al-Fadls),” iiberlieferte,

39 und mit einem Halsband aller Arten des Schonen umwunden wurde, so daf3
ich (taubengleich) die Eigenschaften des Fiirsten gurrend vorsang,>®

40 wund am Himmel ausspédhte nach Zeichen, aus denen ich Hinweise auf deine
Herrschaft gewinnen konnte, was ich keinem Astrologen iiberlieR3.

41 Also: Lebe fiir die Menschen und sei wohlbehalten: gliicklich und begliick-
wiinscht, denn das Gliick der Menschen besteht darin, daff du lebst und
wohlbehalten bist,

42 und reise im Schutze Gottes und komme mit seiner Gnade an,* dein Auf-
bruchsort voll hochster Freude, deine Ankunft voll von hochstem Gliick.%°

43 Eine solche Zeit der Freude, der Freigebigkeit und des Preises lieBest du
wiederkehren, daf} Augen, Hinde und Miinder voll sind von ihr!

(gawad) Panik einfl6Ben (vgl. A. de Biberstein Kazimirkski: Dictionnaire arabe-frangais. Bd. 2.
Paris 1960: 116: »tahhama: S'épouvanter, et se presser en foule les uns sur les autres sous
l'impression de la peur«). Gleichzeitig liegt eine tawriya vor: gawad ist auch »edles Rol3«;
aullerdem wird das Wort mutahham »Pferd von perfektem Wuchs« suggeriert.

55 Mit den Fingern wird gezéhlt, indem man die Fingerkuppen zur Handfldche neigt. Dabei wird
mit dem kleinen Finger begonnen. »Wegen etw. den kleinen Finger biegen« bedeutet mithin
auch, dieses an die erste Stelle zu setzen.

56 Ginds tamm in Kombination mit einer tawriya mubayyana. Das Wort angada muf bei seinem
ersten Vorkommen in der offensichtlichen Bedeutung »zu Hilfe kommen« aufgefalt werden.
Bei seinem zweiten Vorkommen steht es jedoch zusammen mit dem Wort athama »in die
Kiistenebene der Tihama hinuntersteigen«, welcher Kontext die bei diesem zweiten Mal tat-
sdchlich intendierte Bedeutung ’angada, ndmlich »in die Hochebene des Nagd hinaufsteigenc,
suggeriert.

57 Der Musnad al-Fadl ist die Sammlung der Hadite, die vom Prophetengenossen al-Fadl ibn
(al-)‘Abbas ibn ‘Abd al-Muttalib iiberliefert werden.

58 Nochmals ein tarsi‘.

59 Die Handschriften ¢ , 2 und die von derselben Hand wie (< stammende Hs. Oxford, Marsh 273
(fol. 51b), vokalisieren ausdriicklich wa-gdam (nicht wa-gdum); die anderen vokalisieren nicht.

60 In Fortsetzung der markierten Wurzelentsprechungen des vorhergehenden Verses finden sich
hier in noch gesteigerter Form mehrere Fille von ginds bzw. iStigaqg, jeweils von Halbvers zu
Halbvers: sir — masran, aman — ayman, igdam — maqgdam. Die einzigen Worter, die herausfallen,
sind Allah und fadl (vgl. al-Afdal!).



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 295

3. Rahmen, Qasidenthemen, Leitmotive

Haufig weisen Ibn Nubatas Qasiden ein strukturelles Grundmuster auf, das sie von
Gedichten etwa der Klassiker der mittleren Abbasidenzeit deutlich unterscheidet.
Wihrend die Qasiden Abii Tammams, al-Buhturis oder al-Mutanabbis in der Regel
eine klare Abfolge verschiedener Themen erkennen lassen, werden die Themen in
Ibn Nubatas langen Qasiden wie musikalische Themen verwendet, die iiber die
ganze Linge des Gedichts hinweg variierend entwickelt und miteinander in Be-
ziehung gebracht werden. Steigerungen und klimaktische Effekte entstehen dabei
vor allem durch thematische und motivische Verdichtung. Die Grof3abschnitte der
Qaside — bei Ibn Nubata zumeist Nasib/Gazal und Madih — und die thematisch ab-
grenzbaren Teilabschnitte (etwa -Freigebigkeit:, >Tapferkeit:, -Gelehrsamkeit« etc.
im Madih) sind wie musikalische Sétze einer Sonate, die zwar jeweils eigenen Cha-
rakter, ein eigenes Tempo und eine eigene Tonart haben, doch verwenden sie bei
Ibn Nubata (und anders als in der klassischen Sonate) haufig dasselbe thematische
Material wie andere >Sitze«. Dieses Material bekommt jedoch im jeweils neuen
Rahmen einen entsprechend modifizierten Sinn.

Dieses kompositorische Grundprinzip liegt etwa Ibn Nubatas beriihmtem »Kin-
dertotenlied« zugrunde, das an anderer Stelle ausfiihrlich analysiert wurde.®! Es
scheint, als hitte Ibn Nubata dieses Prinzip in seinen spiten Gedichten nochmals
gesteigert, in denen er vom Stilmittel der tawriya (double entendre) starken Ge-
brauch macht. Dadurch gelingt es ihm, zusétzlich zu den thematischen Ketten der
primiren Bedeutungsebene weitere Ketten in der sekundéren Bedeutungsebene zu
bilden oder Motive der ersten Ebene in der zweiten aufzunehmen und zu variie-
ren. In seinen Gedichten an ‘Ala’addin ibn Fadlallah hat Ibn Nubata diese Technik
zur Meisterschaft entwickelt. Das hier zu besprechende Gedicht stammt aber noch
aus Ibn Nubatas erster syrischer Periode (716-742/1316-1341), als der Dichter
das Stilmittel der tawriya nur in wenigen Gedichten stérker als bei den meisten sei-
ner Zeitgenossen iiblich einsetzte. Gerade die Analyse eines Gedichts aus dieser Pe-
riode 143t aber erkennen, was fiir Ibn Nubata das Stilmittel der tawriya spiter so
interessant machen sollte.

Ich unterscheide terminologisch folgende Elemente der Ibn Nubataschen Kom-
position: (1) Rahmen, (2) Qasidenthemen und (3) Leitmotive und erldutere diese
Terminologie an unserem Beispiel.

Der Rahmen ist die lineare Organisationstruktur des Textes, wie sie durch die
Abfolge makrostruktureller Abschnitte gebildet wird. In einem Lobgedicht bilden
in der Regel nasib und madih die primédre Rahmenstruktur, die oft noch in zwei
oder drei, selten mehr, thematische Unterabschnitte unterteilt werden konnen.
Eine solche Struktur kam fiir unser Gedicht nicht in Frage. Ein nasib hitte sich
nicht mit dem traurigen Anlaf} des Todes al-Muw’ayyads vertragen, wéhrend ander-
erseits ein zu enger Anklang an das Genre des Trauergedichts wiederum mit dem

61 Vgl. Thomas Bauer: »Communication and Emotion: The Case of Ibn Nubatah’s >Kindertoten-
lieder« «. In: Mamlitk Studies Review 7 (2003): 49-95.



296 Thomas Bauer

freudigen Anlaf3 der Amtseinsetzung al-Afdals inkompatibel gewesen wére. Ibn
Nubata muldte also die Struktur des Gedichts neu erfinden. Er gelangt zu folgender
Losung:

1-5 (5 Verse) Exposition Trauer — Freude
6-22 (17 Verse) Hauptteil I al-Mw’ayyad - al-Afdal
23-35 (16 Verse) Hauptteil II al-Afdal und seine Tugenden
36-43 (8 Verse) Schluf} al-Afdal — Ibn Nubata

Eine kurze Exposition von fiinf Versen leitet das Gedicht ein. In diesem kurzen Ab-
schnitt werden, wie wir sehen werden, alle Themen und Leitmotive des Gedichts
eingefiihrt. Der Abschnitt selbst behandelt den Gegensatz >Trauer/Trost — Freude/
Gliickwunschs, also die Ambivalenz des Anlasses. Dieser Gegensatz, der in den Ver-
sen 1 bis 3 jeweils innerhalb eines Verses behandelt wird, wird in den Versen 4
und 5 auf zwei Verse und auf zwei Fiirsten, den verstorbenen und den kurz vor
seiner Inthronisation stehenden, in Form eines Segensspruchs aufgeteilt.

Mit dem programmatischen Wort malikani »zwei Fiirsten« beginnt der erste
Hauptteil, der die Einsetzung al-Afdals mit dem Tod al-Muw’ayyads konfrontiert,
also das Thema >der Fiirst ist tot — es lebe der Fiirst« durchfiihrt. Einige Verse (12f.)
sind schon reine Preisverse auf al-Afdal, werden jedoch immer wieder mit Remi-
niszenzen auf den verstorbenen Fiirsten durchbrochen, dem schlief8lich auch der
Schluf? dieses Abschnitts gehort: Er wird in Vers 20 (und nur an dieser einen Stel-
le) namentlich genannt, ehe der Abschnitt mit einem Segensspruch auf den Ver-
storbenen zu Ende gebracht wird.

Mit einem kurzen Segen beginnt der zweite Hauptteil (V. 23). Segensspriiche
sind in diesem Gedicht Abschnittsmarkierungen, die an die Stelle traditioneller
Uberleitungssignale treten, wie sie etwa ein tahallus bieten wiirde (ohne da die
Abschnittsgrenzen exakt mit den Segensspriichen zusammenfallen). In diesem
zweiten Hauptteil steht al-Afdal im Mittelpunkt. Die Antithese toter Fiirst — neuer
Fiirst ist nun aufgel6st, und es kann ein Abschnitt reinen madihs auf al-Afdal erfol-
gen, der freilich noch immer von Antithesen und mit vielen Hinweisen auf das Er-
be und die Vorfahren durchsetzt ist.

Mit Vers 36 beginnt der Schluf3teil. Das Dualnomen malikani »zwei Fiirsten«
des Verses 6 wird nun zur Einzahl und in den Vokativ gesetzt: a-ya malikan »oh
Fiirst!«, denn jetzt bringt sich der Dichter ins Spiel und redet den Fiirsten an. Die
Exposition reflektierte ganz unmittelbar die emotionale Ambivalenz der Situa-
tion: Trauer — Freude. Die erste Stufe der Bewdltigung bestand darin, beidem
einen Namen zu geben. Trauer, das war der Tod Mu’ayyads, Freude, das ist die
Inthronisation al-Afdals, die die alte Zeit zuriickbringt. Das Paar al-Mwayyad -
al-Afdal hat das Paar Trauer — Freude konkretisiert und abgelost. So kann die
Trauer iiberwunden werden und die Aufmerksamkeit sich ganz auf den neuen
Fiirsten richten. Aber so, wie sich Trauer und Freude im ersten Hauptteil kon-
kretisiert haben, so wird nun al-Mwayyad im zweiten Hauptteil abstrahiert. Von
ihm bleiben die Tugenden und die Ahnen, die nun statt seiner zum Partner al-
Afdals werden. Die antithetische Struktur bleibt also bestehen, auch wenn al-



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 297

Muw’ayyad schon ferner geriickt ist. Im letzten Abschnitt schlief3lich nimmt der
Dichter selbst diese Stelle ein. Das neue Paar bilden nun al-Afdal und Ibn
Nubata. Im Schlusegen — wieder ein Segen an entscheidender Stelle - ist jede
Ambivalenz beseitigt und vollkommene Harmonie hergestellt. Der Schlu3vers re-
flektiert diesen Prozel3: Freude fiillt das Auge — also ist der Zwiespalt zwischen
Trauer und Freude beseitigt, die in der Exposition ihren Ausdruck fand; Freige-
bigkeit fiillt die Hdnde - also ist der Verlust des alten Fiirsten iiberwunden, die
im Hauptteil gestaltet wurde; und der Preis des Dichters fiillt das Ohr - also ist
die neue >Paarbildungs, die sich im Schluf3teil anbahnte, vollzogen: der tiichtige
Fiirst und sein tiichtiger Dichter bewiltigen die Vergangenheit und lassen die
Ambivalenzen der Gegenwart vergessen.

Themen und Leitmotive: So klar die Makrostruktur der Gedichte Ibn Nubatas
auch immer ist, so unterlauft der Dichter sie doch stédndig durch Themen, die das
Gedicht entweder zur Génze durchziehen oder doch in mehreren Gedichtteilen
prominent sind. Diese die Rahmenstruktur {ibergreifenden Themen, auf die im Fol-
genden ndher eingegangen wird, sind es, die den Charakter der Qaside ausmachen,
die ihre Gesamtaussage formen, und die jedem Thema der Rahmenstruktur seine
spezifische Auspragung geben, wihrend sie ihrerseits durch die Rahmenstruktur
ge- und verformt werden. Ein solches Qasidenthema ist nicht so einfach in eine
griffige Formulierung zu bringen wie ein Rahmenthema, weil es ja eine Reihe von
Transformationen innerhalb des Gedichtverlaufs durchmacht.

Wiederum quer sowohl zu den Rahmenteilen als auch zu den Qasidenthemen
durchziehen Linien das Gedicht, die sich zwar zu dem bzw. einem Qasidenthema
in Beziehung setzen lassen, aber dort, wo sie vorkommen, nicht unbedingt in Be-
ziehung zu ihm stehen miissen. Es handelt sich um Sprachsignale, die einander so
dhnlich oder so eng zusammengehorig sind, dal sie aufeinander verweisen und
eine Saite zum Schwingen bringen, die ihrerseits eine Resonanz des/eines
Qasidenthemas auslost. Es kann sich etwa um Schliisselworter oder um Worter
einer Wortfamilie handeln, aber auch um eine bestimmte syntaktische Wendung
oder um ein bestimmtes, immer wiederkehrendes Stilmittel etc. Ich spreche in die-
sen Fillen von Leitmotiven.®* Vielfach sind es gerade diese Leitmotive, die den Le-
ser auf die Spur der Qasidenthemen bringen, weshalb es sinnvoll ist, die Analyse
eines Ibn Nubata-Gedichts mit der Suche nach solchen Leitmotiven zu beginnen.®

Ein solches besonders auffilliges Leitmotiv ist das Wort gayt, das viermal in
diesem Gedicht vorkommt, ndmlich zweimal im ersten Teil und je einmal im zwei-
ten und im dritten. In Vers 3 sind es die Trdnen der Trauernden, die als »Regen«
erscheinen. Im folgenden Vers 4, und nur in diesem, wird gayt in seiner veritativen
Bedeutung gebraucht, wenn der Dichter in einer Tradition, die in vorislamische

62 Ich gebrauche den Begriff hier etwas weiter als W. Diem: Wurzelrepetition und Wunschsatz. Un-
tersuchungen zur Stilgeschichte des arabischen Dokuments des 7. bis 20. Jahrhunderts. Wiesbaden
2005: 90-94 und Index S. 8446.

63 Vgl. die Ubersicht auf S. 329f., in die auch Elemente eingetragen sind, die hier nicht im ein-
zelnen erortert werden.



298 Thomas Bauer

Zeit zuriickgeht, Regen auf das Grab des Verstorbenen herabfleht.®* In der Lob-
dichtung steht gayt aber stets als Metapher fiir die Freigebigkeit des Gepriesenen.
In dieser Bedeutung erscheint das Wort hier im zweiten Abschnitt (V. 22) bezogen
auf al-Mwayyad. Im dritten Abschnitt (V. 30) ist al-Afdal die Bezugsperson des
gayt. Allerdings wird al-Afdal nicht mit dem Regen metaphorisch gleichgesetzt,
wie dies in Vers 22 mit al-Mu’ayyad geschehen ist. Vielmehr wird der Regen im
Wettrennen um die Freigebigkeit vom Fiirsten besiegt. So spiegeln die Transforma-
tionen des Leitmotivs gayt die Entwicklungen in der Qaside wieder. Der »Regen«
der Trénen (V. 3) wandelt sich zum Segensspruch fiir den Verstorbenen (V. 4), der
in seiner Freigebigkeit selbst der Regen war (V. 22), der aber wiederum durch den
Gnadenreichtum des neuen Fiirsten iiberwunden ist (V. 30). Der Trénenregen ist
damit aufgehoben und erscheint folglich im Schluf3teil nicht mehr.

Allerdings gehort das Wort gayt, das ein so auffélliges Leitmotiv dieses Gedichts
bildet, zu einem groBeren Wortfeld, das in der Qaside prominent ist. Hier sind zu-
nichst andere Worter fiir Niederschldge zu nennen (V. 3: wabil, V. 13, 32: nadan,
V. 31: dima), sodann Worter fiir Wolken (V. 26: sahab) und das Meer (V. 22: bahr),
das durch die Niederschldge gespeist wird. >Niederschldge« sind mithin ein wichti-
ges Thema dieser Qaside, das sich von Vers 3 bis Vers 32 durchzieht. Doch die
Wolken, die den Regen bringen, sind nicht die einzigen Erscheinungen am Him-
mel, die in diesem Gedicht eine Rolle spielen. Hinzu kommen nadmlich die Sonne,
die gemeinsam mit dem Regen in Vers drei ihren ersten Auftritt hat und am Ende
des zweiten Abschnitts, nur einen Vers vor dem Regen, unter der Bezeichnung
sariq ein zweites Mal erscheint (V. 21), sowie die Sterne, die in Vers 19 die
Ayyubidendynastie verkorpern. Die Menschen auf der Erde aber, die durch diese
Himmelserscheinungen ihr Gliick empfangen, »spdhen aus« nach ihnen (V. 8) und
beobachten sie (V. 26), doch sind die Sterne (V. 19: nagm, °angum) so deutlich
sichtbar, daf es — und hier bringt der Dichter wieder sich selbst ins Gesprdch —
keines Astrologen (V. 40: munaggim) bedarf, um die Vorzeichen richtig zu deuten.
Durch die Einfithrung des Astrologen, der als Deuter der himmlischen Erscheinun-
gen als Double des Dichters erscheint, wird das Qasidenthema >Gestirnes, das im
Einleitungsteil eingefiihrt worden war, bis in den Schluf3teil hinein verléngert.

Dieses Thema ist aber wiederum nur Erweiterung eines noch grundsitzlicheren
Themas, das man >unten — oben< nennen konnte. Es wird ebenfalls bereits in der
Einleitung vorgestellt, wo ndmlich in Vers 5 die »untere Welt« dunya durch den
neuen Fiirsten Macht (‘izz) gewinnt. Im néchsten Vers leitet der nun deutlich aus-
gesprochene Gegensatz >unten — oben< den zweiten Teil ein (V. 6: hawa — sama).
Bis fast zum Ende des Gedichts entwickelt sich das >oben — unten<-Thema in vielfal-
tiger Weise, oft in Wechselwirkung mit den iibrigen Themen und Leitmotiven des
Gedichts.®® Als Leitmotiv, das mit diesem Thema verbunden ist, lassen sich die

64 Ein héufiges Motiv auch in Grabinschriften, vgl. Werner Diem/Marco Schéller: The Living and
the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. Bd. 1-3. Wiesbaden 2004, Index 3: 136.

65 Es wiirde zu weit fiihren, hier im einzelnen darauf einzugehen. Ich verweise auf die Ubersicht
S. 329f.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 299

acht Ableitungen der Wurzel ‘ly erkennen, die vom zweiten Abschnitt an (V. 10:
ma‘ali) bis zum Ende (V. 40: ‘aly@) das Gedicht durchziehen.

Ein weiteres Qasidenthema ist >Gliick und Freude:, das vom ersten (V. 1:
tabassama) bis zum letzten Vers (V. 43: bisr) immer wieder auftaucht und von dem
Leitmotiv >Gliickwunsch/Freudenbotschaft< (Ableitungen von der Wurzel hr’: V. 1,
24, 41) begleitet wird.

Genauso, wie ein Leitmotiv in der Musik nicht unbedingt aus einer Tonfolge
bestehen muf3, sondern auch eine charakteristische Harmonie oder ein bestimmter
Rhythmus sein kann, muf3 auch ein Leitmotiv in Ibn Nubatas Gedichten nicht un-
bedingt lexikalischer Art sein, sondern kann etwa auch in Form eines Stilmittels
vorliegen. Dies ist in unserem Gedicht ganz offensichtlich der Fall, wo das Stilmit-
tel des tibag das ganze Gedicht von Vers 1 an bis zum Beginn des Schluf3teils V. 36
pragt. Der rhetorische Begriff tibadg wird zumeist mit »Antithese« iibersetzt, doch
zieht P. Cachia die Ubersetzung parallelism vor, da der arabische Begriff weiter sei
als der englische antithesis.®® Allerdings entsprechen die vorosmanischen Definitio-
nen des Begriffes tibdg ziemlich exakt denen der Begriffe AvTi9eToV bzw. contentio
der abendldndischen Rhetoriker. So hei’t es etwa in der Rhetorica ad Herennium:
Contentio est, cum ex contrariis rebus oratio conficitur »Eine Antithese liegt vor, wenn
die Rede aus gegensitzlichen Ausdriicken zusammengesetzt wird«.®” Ibn Nubata
konnte sich seinerseits an die Definitionen der beiden bedeutendsten Rhetorik-
theoretiker seiner Zeit halten, mit denen er gut bekannt, wenn nicht sogar eng be-
freundet war. Der eine war sein Dichterkollege Safiyyaddin al-Hilli, dem er am
Hofe al-Mwayyads mehrmals begegnet ist. Al-Hillis Definition des tibaq entspricht
exakt der des lateinischen Autors: at-tibaq wa-l-mutabaqa hiya l-ityan bi-lafzayn
mutadaddayn.®® Etwas komplexer ist die Definition von al-Qazwini, dem Prediger
der Omayyadenmoschee zu Damaskus, an den Ibn Nubata einige seiner schonsten
Briefe gerichtet hat. Er definiert: al-mutabaqa, wa-tusamma at-tibaq wa-t-tadadd
aydan, wa-hiya l-gam‘ bayna mutadaddayn, ay: ma‘nayayn mutaqabilayn fi gumla
»Die mutabaqa, die man auch tibaq oder tadadd nennt, besteht darin, daf} zwei Ge-
gensitze, d. h. zwei einander gegeniiberstehende Denkinhalte, in einem Satz zu-
sammengebracht werden.«<®® Durch den Ausdruck »einander geniiberstehend«
schlief3t al-Qazwini auch einen Fall wie den des beriihmten Abti Tammam-Verses
ein, in dem es von einem im Kampf gefallenen General heil3t: »Als er die Gewéan-
der des Todes anlegte, waren sie rot, doch kaum kam {iber ihn die Nacht, da wa-
ren sie aus griilnem Brokat«.”® Auch hier liegt mithin ein tibdq vor, auch wenn srot«
und >griin« nicht im strengen Sinne Gegensétze sind. Da aber auch solche Fille un-

66 Cachia (wie Anm. 38), Nr. 79.

67 Rhetorica ad Herennium. Hg. u. iibers. von Theodor Niif3lein. Ziirich 1994, 4, 15, 21 (S. 218f,;
Ubs. NiiBlein).

68 Safiyyaddin al-Hilli: Sarh al-Kdfiya al-badiiyya fi ‘uliim al-baldga wa-mahdsin al-bad‘. Hg. von
Nasib Nashawli. Beirut 21412/1992: 72 (Nr. 3).

69 Muhtasar as-Sa‘'d. Sarh Talhis Kitadb Miftah al-‘Ulim. Hg. von. ‘Abdalhamid Hindawi.
Sayda/Beirut 1423/2003: 385.

70 Ibid., 387. Die Mértyrer sind im Paradies in griinen Brokat gekleidet.



300 Thomas Bauer

ter die klassische Antithese fallen, scheint mir die Ubersetzung tibdgq »Antithese«
oder »Gegeniiberstellung« angemessener als »Parallelismus«.

Legt man nun einen solchen weiteren Begriff von tibaq »Antithese« zu Grunde,
lassen sich folgende Beispiele aus Ibn Nubatas Gedicht notieren:

V. 1: Gliickwunsch — Trost, finster blicken — lacheln; 2: Lacheln — Trinen; 6:
Niedersteigen — Hochsteigen; 5: unten sein — Macht; 7: welken — wachsen; 8:
verlieren — hoffnungsvoll erblicken; 12: Auge — Vernunft; 13: Tau — Pfeile;
14: sterben — entstehen; 15: niederreilen — aufstehen; 16: sich erheben —
einstiirzen; 19: (Stern) untergehen - aufgehen; 20: zu Ende gehen -
erneuern; 22: Meer — Regen (?); 24: Rabi‘ — Muharram, inbasata — ansa’q;
26: Gunst — Gewalt; 27: Gnade — Macht, zum Verstummen bringen — zum
Sprechen bringen; 31: Friede — Krieg, Regen — Blut; 32: Tau — Durst; 33:
Erbe — Erwerbung; 36: Hochland — Ebene, hinaufsteigen — hinabsteigen.

Die Antithese ist in diesem Gedicht somit nicht nur ein Stilmittel, das haufiger als
iiblich verwendet wird, sondern ein Leitmotiv, das das Gedicht durchgehend prigt,
ja das ein Ausdruck des eigentlichen Themas des Gedichts ist, das man verall-
gemeinernd >Bewdltigung von Ambivalenz< nennen kann, deren Gestaltung Ibn
Higga so nachhaltig beeindruckt hat. Akzentuiert wird diese Gegeniiberstellung
von Gegensitzlichem bzw. Komplementidrem gelegentlich durch das Stilmittel des
tarsi‘, der parallelen Gestaltung der Halbverse (V. 8, 26, 27, 31, 32, 39), die mit
groBerer Berechtigung als der tibaq die Bezeichnung »Parallelismus« verdienen
wiirde. Uber die verschiedenen Paarungen, denen die einzelnen Rahmenteile ge-
widmet sind, vollzieht sich diese Bewéltigung von Ambivalenz, ehe sie mit Vers 36
zu Ende kommt, auf den kein einziger tibag mehr folgt. Mit diesem Vers, der den
letzten Abschnitt des Rahmens und damit die letzte »Paarung« (al-Afdal — Ibn
Nubata) einleitet, kommen die Antithesen zu Ende und sind die Gegensitze aufge-
hoben. Der letzte tarsi® in Vers 39 ist ein reiner Parallelismus, in dem beide Halb-
verse einander bestdtigen und alle Schliisselworter aus einem einzigen semanti-
schen Feld stammen. Am Ende des Gedichts in Vers 43 stehen bezeichnenderweise
keine Begriffspaare mehr, sondern zwei Dreiergruppen, die sich in vollendeter
Harmonie zueinander fiigen: Freude, Gunst, Preis — Auge, Hand, Mund.

4. Die vierte Dimension: Ibn Sana’ al-Mulk und Saladin

Durch die Verschrankung der verschiedenen Qasidenthemen und der Linien der
Leitmotive, die sich iiber das gesamte Gedicht erstrecken und die die lineare Struk-
tur der Rahmenabschnitte kreuzen, erhilt das Gedicht eine sehr komplexe, gewis-
sermaflen dreidimensionale Struktur. Doch es kommt auch noch die vierte Dimen-
sion hinzu, die Dimension der Zeit. So, wie namlich die Inthronisation al-Afdals
die Kontinuitit einer Dynastie sichert, die auf eine lange und ruhmreiche Ge-
schichte zuriickblickt, so bekennt sich auch Ibn Nubatas Gedicht zur Kontinuitit
groller Dichtung, und es entstehen komplexe Beziehungen zwischen Gegenwart
und Vergangenheit, Politik und Dichtung.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 301

In Ibn Nubatas Gedicht enthalten mindestens neun von 43 Versen (also fast ein
Viertel) Zitate aus zwei alteren Gedichten. Das altere findet sich in zahlreichen An-
thologien aus allen Zeiten, aus dem anderen hat Ibn Nubata in seiner Anthologie
Matla® al-faw@id selbst mehrere Verse angefiihrt. Ibn Nubata konnte also bei
seinen Zitaten davon ausgehen, dal} der Pratext bekannt war. Es handelt sich mit-
hin um Fille gerichteter Intertextualitit.”* Die Transformation, die beide Gedichte in
Ibn Nubatas Qaside erfahren, ist allerdings hochst unterschiedlich und spiegelt die
antithetische Pragung des ganzen Gedichts wieder. Genauso, wie in Ibn Nubatas
Gedicht die Trauer durch die Freudenbotschaft ausgeloscht wird, wird ein altes,
frithislamisches Trauergedicht in ihm aufgehoben, wihrend die Botschaft eines
ayyubidenzeitlichen Lobgedichts in ihm bestéitigt wird:

Dichter Zeit Gattung Aussage
‘Abda ibn at-Tabib ferne Vergangenheit (47/667) Trauer aufgehoben
Ibn Sana’ al-Mulk jiingere Vergangenheit Lob bestétigt

(ca. 580/1184)

Bei dem Gedicht, das Kulturerbe aus alter Zeit ist, handelt es sich um drei Verse
eines Trauergedichts, das der frithislamische Dichter ‘Abda ibn at-Tabib’* anlaf3-
lich des Todes des Prophetengenossen und Stammesfiihrer Qays ibn ‘Asim um das
Jahr 47/667 verfaf3t hat.”® Die Verse werden in der Hamdsa Abii Tammams iiber-
liefert und auch in anderen Quellen haufig zitiert. Mit ziemlicher Sicherheit waren
es zu Ibn Nubatas Zeit die beriihmtesten Trauerverse im Metrum tawil mit dem
Reim -ma.

LAAJK:\O‘C«L&IIAMJ} ?“"'L‘:U"U'“:‘ﬂ“mem‘“‘ﬂflc
Lol b das s e 1513 o))l Gy a8 jale (e daas
Lagiad g aily  aalgella ala ud IS L

In Friedrich Riickerts Ubersetzung lauten sie:”*

Grufd von Gott dem Kais Ben AfSem sei beschert
und Erbarmung, alsolang Erbarmung wéhrt.
Grufl} von einem, der nun steht an Todes Rand,

71 Zum Unterschied gerichteter vs. ungerichteter Intertextualitdt s. Thomas Bauer: Altarabische
Dichtkunst. Bd. 1-2. Wiesbaden 1992: 259-262.

72 s. GAS II 198f.

73 Zu Qays ibn ‘Asim s. EI* 4: 832f. (M. J. Kister).

74 Friedrich Riickert: Hamdsa oder die dltesten arabischen Volkslieder, gesammelt von Abu Temmadm.
Bearbeitet von Wolfdietrich Fischer. Gottingen 2004: 384, Nr. 256. Arabischer Text nach Aba
Tammam: Diwan al-Hamdsa, Sarh al-Marziqi. Hg. von Ahmad Amin, ‘Abdassalam Har{in. Kairo
1371/1951: 790. Eine Version in vier Versen findet sich in as-Safadi: al-Wafi bi-l-wafayat. Bd. 24.
Hg. von Muhammad ‘Adnan al-Bahit, Mustafa al-Hayari. Beirut 1994: 286f. Weitere Zitate in al-
Agani; al-Hamdsa al-Magribiyya; at-Tadkira al-Hamdiiniyya etc.; vgl. GAS II 199 und die von
Kister (wie Anm. 73) genannten Quellen.



302 Thomas Bauer

der sonst immer dich zuerst gegriif3t im Land.
Eines Einzeln Tod ist nicht der Tod von Kais,
mit ihm triimmert seines Volkes Ehrenpreis.

Die Kernaussage dieses Gedichts, derentwegen es sich wohl einen Platz im literari-
schen Gedéchtnis der Araber erworben hat, ist der letzte Vers, der aussagt, daf}
mit dem Toten nicht nur ein einzelner Mensch, sondern eine ganze Gemeinschaft
gestorben ist. Die Kernaussage des Ibn Nubataschen Gedichts ist aber gerade das
Gegenteil: So schmerzlich der Verlust al-Mu’ayyads auch sein mag, so ist doch die
Dynastie und die von ihr regierte Gemeinschaft nicht zugrunde gegangen. Es ist
ein grofRer Einzelner gestorben, aber eben doch nur ein Einzelner. Ibn Nubata hit-
te sehr wohl sagen konnen: hulkuhii hulku wahidin, wenn eine solche Aussage unter
den gegebenen Umstinden nicht frivol gewirkt hitte. Doch er zitiert nur den zwei-
ten Halbvers und verneint ihn: »das Geb&ude eines Volkes ist nicht eingestiirzt« (V.
16). Durch diese explizite Umkehrung der Aussage ‘Abdas wird implizit auch die
Aussage des ersten Halbverses umgekehrt. Nachdem die Aussage des ‘Abdaschen
Gedichts dergestalt aufgehoben ist, kann Ibn Nubata fiinf Verse spater (V. 21) den
feierlichen Segensspruch, den ‘Abda iiber dem Grab des Qays ibn ‘Asim sprach,
nun iiber al-Mw’ayyad sprechen. Man beachte, wie geschickt Ibn Nubata die situa-
tionsgebundene Anrede ‘Abdas an Qays (Qaysa bna ‘Asimin), die nicht in sein Ge-
dicht paf3t, durch eine zweite kindya fiir die Ewigkeit ersetzt (ma darra Sariqun),
mit der er den Vers gleichzeitig in die Themenreihe -Regen, Gestirne, Vorzeichen«
einbettet.

Ebenso, wie die Freudenbotschaft die Trauer ausgeloscht hat (Vers 1), wird das
Trauergedicht ‘Abdas ausgeldscht durch ein Lobgedicht auf einen Ayyubiden, denn
das »Gebaude eines Volkes« ist eben nicht niedergerissen, sondern steht, dank des
Fortbestands der Dynastie, einstweilen noch aufrecht. Folgende Vertreter der Dy-
nastie spielen im Gedicht Ibn Nubatas eine Rolle:

Name Lebensdaten wichtigster Posten im Gedicht
Sadi ? Gouverneur von Tikrit V. 7: asl
im Dienste der Sel- sadawi
dschuken
Nagmaddin Ayyiib ibn (st. 568/1173) Gouverneur von V.19, V.
Sadi Damaskus im Dienste 28
Niiraddins
Salahaddin ibn Ayyiib, (532-589/ Sultan von Agypten nicht direkt
al-Malik an-Nasir 1138-1193) und Syrien erwahnt
Abti I-Fida’ Isma‘il, al- (672-732/ Gouverneur von V. 20
Malik al-Mwayyad 1273-1331) Hamah (710-732/
1310-1331)
Nasiraddin Muhammad  (ca. 712-742/ Gouverneur von V.9
ibn Isma‘l, al-Malik al- 1312-1341) Hamah (732-742/

Afdal 1331-1341)



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 303

Vier Vertreter der Dynastie werden explizit genannt, wobei bemerkenswert ist,
dal} al-Afdal, der Adressat, und sein Vater al-Mu’ayyad, dessen Tod der Anla}
der Kondolenz ist, jeweils nur ein einziges Mal namentlich genannt werden, und
zwar an keineswegs prominenter Stelle, ndmlich al-Afdal im vierten Vers des
sZwei-Flirsten«-Abschnitts (V. 9), und al-Mw’ayyad im drittletzten Vers desselben
Abschnitts (V. 20). Damit rahmen zwar beide Hauptpersonen des Gedichts
diesen Abschnitt ein, jedoch gerade so weit von den Abschnittsgrenzen entfernt,
daf kein Gedanke an einen tahallus aufkommen kann, denn ein solcher Uber-
gangsvers hitte die Horer zu einer falschen Deutung des Aufbaus dieses Gedichts
verleitet, in dem ja von Anfang bis zum Ende von diesen beiden die Rede sein
soll. Wohl deshalb kommt auch der Name al-Afdals in dem Abschnitt, der ganz
eigentlich ihm gewidmet ist, nicht vor. Statt dessen treffen wir aber in diesem al-
Afdal-Abschnitt gleich auf drei Ableitungen der Wurzel fdl in dichter Folge (23,
27, 29), deren erste im ersten Vers des Abschnittes steht und ausgerechnet afdal
lautet.

Den beiden Endgliedern der Dynastie, al-Mu’ayyad und al-Afdal, stehen die bei-
den Anfangsglieder der Dynastie gegeniiber. Der Urvater der Dynastie, Sadi, wird
schon in Vers 7 angesprochen, und dessen Sohn Ayyiib, der Namensgeber der Dy-
nastie, wird gleich zweimal in seiner Eigenschaft als >Urahn< genannt (V. 19, 28).
So sind also die beiden Enden der Dynastie durch jeweils zwei Namen vertreten.
Doch wo bleibt jener Mann, der den Namen der Dynastie erst wirklich groR ge-
macht hat und dessen Ruhm bis heute nicht verblaf3t ist, wo bleibt al-Malik an-
Nasir Salahaddin (532-589/1138-1193), der Sohn Ayyiibs und eigentliche Griin-
der der Dynastie? Ein direkter Vorfahre von al-Mu’ayyad und al-Afdal war er zwar
nicht, denn die Ayyubiden von Hamah stammen von Saladins Bruder Transah ab.
Doch dies ist sicherlich nicht der Grund fiir das auffillige Verschweigen Saladins
(zumal auch Tiransah, der Eroberer des Jemen, nicht erwdhnt wird). Der Grund,
weshalb Saladin nicht genannt wird, mu vielmehr gerade dessen iiberragende
Stellung in der Geschichte gewesen sein, dergegeniiber sich seine spiten Verwand-
ten in Hamah wie Zwerge ausnehmen muB3ten. So ist es angemessen, den Fiirsten
von Hamah als Nachkomme zweier Urviter zu prasentieren, die als Gouverneure
im Dienste anderer Herren Grof3es vollbrachten und den Ruhm einer Dynastie mit
wechselvollem Geschick begriindeten, aber es wire nur peinlich gewesen, den
Gouverneur einer drittklassigen Provinz im Sold der Mamluken als >zweiten
Saladin« vorzufiihren. Salahaddin konnte also nicht direkt genannt werden. Ander-
erseits durfte er in einem Gedicht, das gerade den Fortbestand einer Dynastie
feiert, deren eigentlicher Griinder er war, auch nicht vollig iibergangen werden.
Und tatsdchlich ist Saladin in diesem Gedicht stets prasent, wenn auch auf eine
solch subtile Weise, daf$ kein Gedanke an iibertriebene Anmafdung, weder beim
Dichter noch beim gepriesenen Fiirsten, aufkommen kann.

Der Verweis auf Saladin erfolgt ndmlich dadurch, daf} iiber das ganze Gedicht
hinweg Material aus einem Gedicht verwendet wird, das der Dichter Ibn Sana’ al-



304 Thomas Bauer

Mulk (550-608/1155-1211) zum Preis Saladins verfal3t hat.”” Dieses Gedicht steht
im selben Metrum (tawil) und weist denselben Reim (-ma) auf wie das Gedicht Ibn
Nubatas. Trotzdem ist es keine mu‘a@rada und keine Kontrafaktur im klassischen
Sinn, da Ibn Nubata keine Reinterpretation des gesamten Gedichts bietet, sondern
nur gezielt aus einigen seiner Verse zitiert und ihm ein Qasidenthema entnimmt.
Die Referenz ist aber dennoch uniibersehbar, zumindest fiir jeden Kenner der
neueren Literatur, denen die beiden Grof3literaten aus dem Umkreis Saladins, der
Qadi al-Fadil und Ibn San®’ al-Mulk, auch al-Qadi as-Sa‘id genannt, als Meilen-
steine der Literaturgeschichte galten. Ibn Nubata selbst hat eine Anthologie aus
den Prosaschreiben des Qadi al-Fadil verfallt und al-Mwayyad gewidmet’® und
beiden Qadis breiten Raum in seiner ebenfalls al-Mu’ayyad gewidmeten program-
matischen Anthologie Matla‘ al-faw@id eingerdumt. Hier zitiert er auch Verse aus
dem -ma-Gedicht Ibn Sana> al-Mulks.””

Wabhrscheinlich stand am Anfang von Ibn Nubatas Arbeit der Entschluf3, sich
auf Ibn Sana’ al-Mulks Gedicht zu beziehen und ihm in Reim und Metrum zu fol-
gen. Und auch das »Gestirne«-Thema des Gedichts wird durch Ibn Sana’ al-Mulks
Prétext vorgezeichnet, wie schon dessen erster Vers zeigt:

Ladl anil coai o8 in ellaay Lad 38 Adapeal b o 23 OS5

Ich sehe, wie alles auf der Oberfliche der Erde durch deine Gerechtigkeit
zunahm, bis schlief8lich sogar die Sterne des Himmels zunahmen!

Der Anlafd des Gedichts war namlich ein Komet, der unversehens am Himmel er-
schienen war.”® Vielleicht haben sich die Horer des Ibn Nubata-Gedichts schon
beim Reim des siebten Verses (qad nama) an das Kometen-Gedicht Ibn Sana’ al-
Mulks erinnert gefiihlt. Spétestens mit Vers 8 mul} aber jedem Kenner des Kome-
ten-Gedichts der Bezug iiberdeutlich geworden sein, ist er doch ein deutliches
Zitat von dessen Vers 27:

lacio Jpeall agd Cinpal s S0 GlAN Canpal Sl ) jai8

Welch ein Ruhm, denn du wurdest zum Herrn (Mdlvik) der Geschopfe und
wurdest unter ihnen zu einem, der das Schone (Gamil) zur Vollendung
(Mutammim) bringt!

75 Ibn San® al-Mulk: Diwan. Hg. von Muhammad Ibrahim Nasr. Bd. 1-2. Kairo 1388/ 1968f.
Nachdruck in einem Bd. Kairo o. J.: 270-273.

76 British Museum MS ADD 7307.

77 Ibn Nubata: Matla® al-faw@id wa-magma‘ al-far@’id. Hg. von ‘Umar Miisa Basa. Damaskus
1392/1972: 275.

78 Der Herausgeber datiert das Gedicht auf das Jahr 582, fiir das Astrologen grof3es Unheil ange-
kiindigt hatten, weil Sonne, Mond und die fiinf Planeten im Haus der Waage zusammentrafen.
Tatséchlich hat Ibn Sana’ al-Mulk auch zu diesem Anlaf} ein Gedicht auf Saladin verfat
(Diwan, S. 290-293). Diese Gestirnkonstellation ist aber offensichtlich nicht der AnlaR fiir das
Kometen-Gedicht.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 305

Dieser Vers enthilt das Stilmittel des tawgih, das wie die tawriya ein Stilmittel der
Mehrdeutigkeit ist. Die Besonderheit des tawgih liegt darin, daf3 mehrere
mehrdeutige Worter eine nicht primér intendierte Nebenbedeutung besitzen, wo-
bei alle Nebenbedeutungen jeweils einem einzigen Wortfeld entstammen, ohne
da sich auf dieser Ebene ein konsistenter Bedeutungszusammenhang ergibt. Im
vorliegenden Fall sind drei Worter Homonyme, die neben ihrer priméren Bedeu-
tung auch Namen dreier altarabischer Dichter sind. Eine tiefere Bedeutung steckt
aber nicht dahinter. Bei Ibn Nubata jedoch erhélt das Wortspiel eine Bedeutung,
an die bei Ibn Sana’ al-Mulk gar nicht zu denken war. Hatte dieser Dichter die Na-
men der Dichter nur deshalb ausgewaihlt, weil sie eine fiir die Aussage des Ge-
dichts passende Wortbedeutung haben, so werden sie nun bei Ibn Nubata mit zu-
satzlicher Bedeutung aufgeladen. Denn Mutammim ibn Nuwayra ist vor allem
durch ein Trauergedicht auf seinen Bruder Malik bekannt geworden. Diese Tat-
sache, die in Ibn Sana’ al-Mulks Erstverwendung des Wortspiels keine Rolle spiel-
te, wird nun von Ibn Nubata genutzt, indem er den verstorbenen Malik, auf den
Mutammim seine Threnodie dichtete, mit dem verstorbenen al-Mwayyad gleich-
setzt. Mutammim = al-Afdal bleibt zuriick, um das >Schone« zu vervollkommnen,
wobei es sich wiederum gut fiigt, da Gamil, anders als die beiden anderen alten
Dichter, ein bekannter Liebesdichter war. Der Vers 143t sich nun auch lesen als
Aufforderung zur Uberwindung der Trauer durch aktives Tun. Damit wird auch
die sekundére Bedeutungsebene in die Semantik des Gedichts integriert und der
Vers erhilt eine Komplexitét, die weit {iber die seines Vorbilds hinausgeht. Es zeigt
sich, dal} der Dichter-tawgih auf eine Weise, die Ibn Sana’ al-Mulk nicht ahnen
konnte, viel besser in Ibn Nubatas Gedicht paf3t als in das seines Erfinders! Dies ist
der erste Fall von life follows fiction in diesem Gedicht.

Ibn Nubata stellt nahe an den Anfang seines al-Muw’ayyad-Abschnitts ein Zitat
oder zwei Zitate (wenn man in Vers 7 ein Zitat des Einleitungsverses Ibn Sana’ al-
Mulks erkennen will), und er setzt zwei weitere kurz vor dessen Ende.” In Vers 19
iibernimmt Ibn Nubata den zweiten Halbvers von Vers 4 aus dem Gedicht des Ibn
Sana’ al-Mulk, in dem dieser die unvorhergesehene Bereicherung der Sternen-
schaar durch einen Kometen zum Lob des Fiirsten wendet. Der Himmel, dichtet er,
brauche sich gar nicht seines neuen Sternes zu rithmen, denn schlief3lich hétten
die edlen Taten des Fiirsten eine Vielzahl von Sternen aufgehen lassen:

Laail all cllladl Cuallal oS8 daniy slandl sa Ha354) D4

Wiederum erhélt der Vers in der Umgestaltung durch Ibn Nubata eine umfassen-
dere Bedeutung, da die Sterne, die der neue Fiirst aufgehen la(3t, den untergegan-
genen Stern des verstorbenen Fiirsten ersetzen miissen. Der darauffolgende Vers
Ibn Nubatas (V. 20) fiihrt das Thema der >Erneuerung: fort, und zwar wiederum

79 Vgl. wiederum die Ubersicht S. 329f., in der Zitate aus dem Ibn Sana’ al-Mulk-Gedicht mit
dem Kiirzel bSM und der Nummer des Verses verzeichnet sind.



306 Thomas Bauer

mit einem Zitat aus dem Kometen-Gedicht (V. 49), von dem diesmal aber nur zwei
Worter (darunter das Reimwort) iibernommen werden:

In den al-Afdal-Abschnitt seines Gedichts hat Ibn Nubata zwei weitere Zitate von
Ibn Sana’ al-Mulk eingefiigt. Das erste davon stellt einen weiteren, ganz mirakulo-
sen Fall von life follows fiction dar: Bei dem Qadi as-Sa‘id findet sich ein hiibscher
Vers, der die Freigebigkeit des Herrschers thematisiert (V. 23). Er lautet:

SOLA‘)MeU‘\J\&A}_AdeiJ dﬁjl&;\:\‘)bm&bui

(Wie mancher Bittsteller) kam zu ihm und fand in ihm einen Friihling
(Rabi‘), nachdem er vorher hatte feststellen miissen, daf3 ihm jegliche Frei-
gebigkeit unter den Menschen verwehrt ist (Muharram).

Ein weiteres Mal hat sich Ibn Sana’ al-Mulk einen charmanten tawgih ausgedacht,
bei dem zwei Schliisselworter des Textes gleichzeitig Monatsnamen sind. Eine tie-
fere Bedeutung steckt wiederum nicht dahinter. Es hitte jeder Monatsname sein
konnen, wenn er nur mit seiner etymologischen Bedeutung einen brauchbaren
Sinn im Vers ergeben hétte. Ganz anders bei Ibn Nubata, der den tawgih und das
Reimwort in seinem Vers 24 iibernimmt. Bei ihm sind die beiden Monatsnamen
gerade nicht zufillige Nebenbedeutungen, sondern sehr wohl intendierte Bedeu-
tungen, die zentral fiir den Sinn des Verses sind, denn es war im Monat Muharram,
als al-Muw’ayyad starb, und es ist der Rabi‘ II, in dem al-Afdal als neuer Sultan in-
thronisiert wird. So hat also in der Tat der Rabi‘ den Muharram ausgeloscht! Das
Wunder dieser life follows fiction-Koinzidenz konnte darauf hindeuten, dal} es gera-
de dieser Vers war, der Ibn Nubata veranlafdte, das Kometen-Gedicht als Vorbild
heranzuziehen. Seine Umgestaltung des Ibn Sana’ al-Mulk-Verses zeigt aber auch
ein wichtiges Charakteristikum seines Umgangs mit Stilmitteln des Doppelsinns
wie tawriya, tawgih und istihdam. Wahrend andere Dichter aus dem Doppelsinn der
Worte eine Pointe herausschlagen, die der Auferung einen zusitzlichen Reiz ver-
leiht, gelingt es Ibn Nubata immer wieder, durch den Doppelsinn zuséitzlich eine
weitere Sinnebene zu erschliefen. Tawriya und tawgih sind in seinen besten Ge-
dichten nicht einfach Stilmittel, die der rhetorischen Ausschmiickung dienen, son-
dern ein Mittel zu dem Zweck, Bedeutungen zu verdichten.

Der nichste Vers des Ibn Sana’ al-Mulk-Gedichts, den Ibn Nubata verwendet,
fiihrt den Gedanken des oben zitierten Verses 49 weiter, in dem es von Saladin
hieR, er habe Agypten die Ordnung Josefs wiedergegeben (nimlich ein Regime der
Gerechtigkeit). Gleichzeitig habe er, der Sieger iiber die Fatimiden, »dort die Reli-
gion wiederbelebt, nachdem sie gestorben war« (V. 52):

Las o ) il 5 ging Gl cild allan ay aall L Caal

80 Ich verbessere La_aall zu L jaa,



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 307

Damit ist er als Wiederhersteller einer gerechten Ordnung mit Josef, dem Sohn
Jakobs, zu vergleichen. Als einer, der von den Toten auferweckt (ndmlich den
rechten Glauben), ist er hingegen mit Jesus vergleichbar. Er ist also gleichzeitig
der Sohn Jakobs und der Sohn Mariens, beides als Resultat eines Vergleichs im
iibertragenen Sinne. Ibn Nubata iibernimmt Struktur und groRe Teile dieses Verses
in seinen Vers 28, der die Wohltatigkeit al-Afdals preist. Hier sind es, konkreter als
bei Ibn Sana’ al-Mulk, die Armen, denen der Fiirst durch seine Freigebigkeit das
Leben wiedergibt. Dies rechtfertigt, vielleicht noch besser als bei Ibn Sana’ al-
Mulk, den Vergleich des Fiirsten mit Jesus. Der koranische Prophet Jakob aus Ibn
Sana’ al-Mulks Vers wird aber nun durch einen anderen koranischen Propheten er-
setzt, ndmlich durch Hiob. Dieser Hiob/Ayyiib ist aber kein Vergleichsobjekt, son-
dern der wirkliche, leibliche Vorfahr des Fiirsten. Al-Afdal ist somit Ibn Maryam
im iibertragenen, Ibn Ayytb im konkreten Sinn. Durch diese Asymmetrie, die Ibn
Nubata in die Vorlage Ibn Sana’ al-Mulks einbaut, entsteht eine echte Paradoxie,
die der Vers Ibn Sana’ al-Mulks noch nicht aufwies. Sowohl Sohn Jakobs als auch
Sohn Mariens war Saladin nur im iibertragenen Sinne. Deshalb ist es auch mog-
lich, beides gleichzeitig zu sein (zumal auch Jesus aus dem Hause Jakobs stammt).
Gleichzeitig Sohn Mariens als auch Sohn Hiobs zu sein, ist nun aber in der Tat ein
Paradox, da es nicht nur der biblisch-koranischen Genealogie widerspricht, son-
dern auch, weil sich der Satz weder als veritative noch als tropische Aussage lesen
1463t, sondern ein Hin- und Herspringen zwischen beiden Lesarten erfordert. Ibn
Nubata gelingt mit seinem Zitat also erneut eine Steigerung der Komplexitit.

Auch der néchste Vers, den Ibn Nubata zitiert, stammt aus der >Josefspassage«
Tbn San@> al-Mulks. Von beiden, nimlich von Josef und Saladin, sihe man in Agyp-
ten nichts als einen Garten der Gerechtigkeit, und nichts als die Sunna der Gerech-
tigkeit iiberliefere man von ihnen (V. 50):

Leie Joall &ane V) 555 aly  LeSia Jaadl dag W) i ol

Ibn Nubata greift den zweiten Halbvers dieses Verses im Schluf3teil seines Gedichts
auf, in dem er iiber al-Afdal und sich selbst spricht. In seinem Vers 38 ist es Ibn
Nubata selbst, der iiberliefert, und zwar den Musnad al-Fadl der beiden Fiirsten,
des verstorbenen al-Mw’ayyad und des neu inthronisierten al-Afdal. Das Nomen
fadl, das Ibn Sana> al-Mulks ‘adl ersetzt, funktioniert auf drei Ebenen. Zunéchst ist
fadl die »Vorziiglichkeit« als Eigenschaft der beiden Fiirsten von Hamah, sodann
ist es eine tawriya murasSaha, deren nicht primar intendierte Bedeutung durch das
Wort musnad suggeriert wird, ohne welches man nicht an den Prophetengenossen
Fadl denken wiirde, dessen von ihm {iiberlieferte Hadite eben in einem Musnad ge-
sammelt werden. Und schlief3lich setzt das Wort fadl die Reihe der Ableitungen
der Wurzel fdl fort, die in den Versen 23, 27, 29 und 38 den Namen des nur ein-
mal in Vers 8 genannten mamdiih suggerieren sollen.

Das letzte Ibn Sana’ al-Mulk-Zitat ist sprachlich nicht sehr auffillig, greift aber
nochmals die Sternen-Thematik des Kometen-Gedichts auf. Der zitierte Vers Ibn
Sana’ al-Mulks folgt im Ursprungsgedicht auf jenen ebenfalls von Ibn Nubata
zitierten Vers 4, in dem es hiel3, der Himmel moge sich nicht eines einzigen neuen



308 Thomas Bauer

Sterns riihmen, da Saladins Taten schliellich jede Menge Sterne hétten aufgehen
lassen. Und aulderdem, heil3t es nun weiter, seien die >Sterne« Saladins keinem Beo-
bachter verborgen, wiahrend dieser eine Stern, der unvorhersehbare Komet niam-
lich, der Kunst der Astronomen und Astrologen spotte (V. 5):

Laaies laal ) Lefaadll 135 L sl e el e dlagas

Bei Ibn Nubata iibernimmt nun in Vers 40 der Dichter selbst die Rolle dessen, der
den Aufgang der Sterne des neuen Fiirsten vorhersagt, dem er schliel3lich schon
friiher eine Reihe von Lobgedichten gewidmet hatte. Es bedarf keines Astrologen,
um die Sterne der Ayyubiden zu deuten. Es geniigen die Dichter. Mit diesem Vers,
auf den nur noch der Schlu8segen folgt, bestétigt Ibn Nubata die Kernaussage des
Gedichts seines verehrten Vorgéngers Ibn Sana’ al-Mulk, nicht ohne die Bedeutung
von Dichtung und Dichtern weit stirker hervorzuheben als der Qadi as-Sa‘id dies
tat. Unausgesprochen wird durch die Zitate aus dessen Kometen-Gedicht auf dis-
krete Weise der Provinzgouverneur al-Afdal mit dem Jahrhundertfeldherrn Saladin
parallel gesetzt. Gleichzeitig stellt sich unausgesprochen (aber mit weit mehr Be-
rechtigung) der Dichter Ibn Nubata an die Seite seines Kairener Landsmanns Ibn
Sana’ al-Mulk. Vor allem aber reichert der Bezug auf Ibn Sana’ al-Mulks Gedicht
Ibn Nubatas Qaside mit weiteren Bedeutungen an, die in vielfiltiger Weise mit den
Rahmenthemen, den Qasidenthemen und den Leitmotiven in Beziehung treten,
wahrend Ibn Nubata in seinen Zitaten gleichzeitig die Verse Ibn Sana’ al-Mulks
ihrerseits mit Komplexitdt anreichert.

5. Bildungsbiirgerliches Herrscherlob

Wie die Analyse gezeigt hat, wird Ibn Nubatas Gedicht auf die Inthronisation al-
Afdals von einem komplexen Netz aus internen Beziigen durchzogen, die ihrerseits
mit zwei dlteren Gedichten, die Ibn Nubatas Gedicht nach Art eines Palimpsests
iiberschreibt, in Wechselwirkung treten. Das Gedicht weist mithin einen aul3erge-
wohnlich hohen Grad an Komplexitit auf, die keineswegs durch eine Uberfiille
rhetorischen Schmucks erzeugt wird, sondern durch Verflechtung und Verdichtung
von Bedeutungen. Dennoch muf3 die Qaside auf der Achse mathii‘ - masnii‘ sehr
weit auf der masnii‘-Seite angesiedelt werden. Dies ist keineswegs, wie man friiher
glaubte, durch einen vermeintlichen >Zeitgeschmack« zu erkldren, da Gedichte von
ganz unmanierierter Simplizitdt auch zur Mamlukenzeit reichlich gedichtet wur-
den, oft von denselben Leuten, die gleichzeitig die feinziseliertesten Kunstwerke
geschaffen haben. Ein schones Beispiel hierfiir liefert Ibn Nubata selbst, der dem
jungen Prinzen und Thronfolger al-Malik al-Mansiir von Hamah — keinem anderen
also als dem spateren al-Malik al-Afdal — eine lange Jagd-Urgiiza dichtete, die spa-
teren Literaturkritikern als Paradebeispiel fiir insigam »natiirliches Dahinfliel3en



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 309

der Worte« galt.®' Sihabaddin ibn Fadlallah, Ibn Nubiatas Freund und Kollege als
Stilist im Kanzleidienst, ist ebenfalls Autor einer Jagd-Urgiiza, die in ihrer stilisti-
schen Simplizitdt alle Behauptungen eines >manierierten Zeitgeschmacks< Liigen
straft.®?

Daf also das Inthronisationsgedicht Ibn Nubatas einen solch hohen Komple-
xititsgrad und eine vergleichsweise geringe Unmittelbarkeit aufweist, kann weder
durch die Epoche noch durch den individuellen Charakter des Dichters zureichend
erkldrt werden. Vielmehr ist es notig, wie stets, das Gedicht im Gesamtzusammen-
hang des literarischen Kommunikationssystems, in dem und fiir das es entstanden
ist, zu betrachten. Zum einen ist es also notig, neben dem Dichter und dem Adres-
saten das potentielle Publikum in die Untersuchung einzubeziehen, zum anderen
muf} die Form der Kommunikation selbst rekonstruiert werden.

Die Fiille der intra- und intertextuellen Beziige in Ibn Nubatas Gedicht deutet
stark darauf hin, daf es nicht priméir fiir die miindliche Performanz komponiert
wurde, was natiirlich nicht ausschliel$t, dal} seine >Premiere:« ein offentlicher
miindlicher Vortrag vor dem Adressaten und weiteren Zuhorern war. Die Komple-
xitit des Gedichts — und damit sein eigentlicher Reiz — erschlie8t sich jedoch erst
nach mehrmaligem konzentrierten Lesen durch einen gebildeten Leser. AufSertext-
liche Hinweise verstirken diese Vermutung. Im Paratext des Diwan al-Mutanabbi
etwa werden immer wieder Situationen geschildert, die zeigen, welche Bedeutung
der miindlichen Performanz eines Lobgedichts zukam. So erfahren wir, da} al-
Mutanabbi sein Lobgedicht auf Tahir al-‘Alawi vor einer groBeren Versammlung
von Familienangehorigen, Scherifen und Sekretédren vortrug, wobei sich der Gast-
geber so geehrt fiihlte, dafy er dem Dichter zu dessen Vortrag den Thronsitz (sarir)
tiberliet und selbst unter der Zuhorerschaft Platz nahm.®* Von dieser ehrenvollen
Platzzuteilung abgesehen, diirfte es sich um einen gewohnlichen maglis gehandelt
haben, einen Rahmen also, der wohl in den meisten Féllen die Biihne fiir eine Ge-
dichtpremiere darstellte. Immer wieder erfahren wir jedoch von einer gréReren
Offentlichkeit, die der Rezitation beiwohnte, auch wenn es nicht immer so spekta-
kuldr zuging wie im Jahre 342/954, als al-Mutanabbi ein Gliickwunschgedicht
zum Opferfest auf dem Hauptplatz von Aleppo hoch zu Rof8 vortrug.®* Natiirlich
hat auch al-Mutanabbi seine Gedichte nicht fiir den Augenblick der ersten Rezita-
tion gedichtet, sondern stets die weitere Mit- und Nachwelt im Auge gehabt. Den-

81 Vgl. Ibn Higga, Hizanat al-Adab, 3: 102-115 und Geert Jan van Gelder: »Poetry for Easy
Listening«. In: Mamlitk Studies Review 7/1 (2003): 31-48, bes. 41. Die im Diwan gedruckte
Fassung der Urgtiza (S. 585-592) ist mit 169 Versen unvollstdndig. Die wahrscheinlich voll-
standige Fassung von 193 Versen findet sich in den Handschriften Berlin MS 8400, fol. 47b-
51a und in Sihab al-Din al-Higazi, Rawd al-adab, Wien, MS 400, fol. 59b-62b.

82 Vgl. Thomas Bauer: »The Dawadar’s Hunting Party. A Mamluk muzdawija tardiyya, probably
by Shihab al-Din Ibn Fadl Allah«. In: O ye Gentlemen. Arabic Studies on Science and Literary
Culture in Honour of Remke Kruk. Ed. by A. Vrolijk/J. P. Hogendijk. Leiden 2007: 291-312.

83 Sarh Diwan Abi ’t-Tayyib al-Mutanabbi li-Abi I-‘Al@ al-Ma‘arri. Hg. von ‘Abdalmagid Diyab. Bd.
1-4. A. Vrolijk/J. P. Hogendijk. Kairo 1986-1988, 2: 430.

84 Ibid., 3: 372.



310 Thomas Bauer

noch hat man den Eindruck, da dem performativen Element bei ihm eine weit
grollere Bedeutung zukommt als bei seinen mamlukenzeitlichen Nachfolgern.

In Ibn Nubatas Diwan wird von oOffentlichen Darbietungen nichts berichtet (was
allerdings noch nichts heilen muf). Statt dessen geht nicht wenigen Gedichten die
Bemerkung gala wa-lam yunsid »er dichtete — trug es aber nicht vor«** voran, wo-
mit offensichtlich nicht nur gemeint ist, dal} kein miindlicher Vortrag erfolgte,
sondern dafy das Gedicht seinen Adressaten nie erreicht hat, denn bei jenen Ge-
dichten, die brieflich zugestellt wurden, findet sich diese Bemerkung nicht. Auch
al-Afdal hat mindestens eines der an ihn gerichteten Gedichte auf dem Postweg er-
halten.®® Trotzdem diirfte natiirlich auch bei Ibn Nubata die {iberwiegende Mehr-
zahl der Gedichte zum Lob eines Fiirsten auf einem maglis vorgetragen worden
sein. Allerdings — und dies ist der wesentliche Unterschied zu al-Mutanabbi und
anderen vormamlukischen Dichtern — bilden Gedichte auf Fiirsten keineswegs die
Mehrzahl der von Ibn Nubata verfaldten Lobgedichte. Trotz Ibn Nubatas unge-
wohnlich enger Verbindung zu den Ayyubiden von Hamah (einem der wenigen
Fiirstenhduser in dieser Zeit, bei denen man mit arabischsprachigen Lobqasiden
noch Eindruck machen konnte), hat er allein auf Angehorige der Gelehrten- und
Beamtenfamilie der Bani Fadlallah mehr Qasiden verfalst als auf die
Ayyubidenspro3linge, ganz abgesehen von all den Gedichten an die anderen
hohen Sekretédre des Diwan al-Ins@ in Damaskus, Kairo und Aleppo, an Beamte der
Finanz- und Heeresverwaltung, an Richter und Professoren. Und diese Gedichte
wurden nun in den allermeisten Fillen brieflich verschickt, in der Regel zusammen
mit einem begleitenden Schreiben in Kunstprosa, wie as-Safadis Alhan as-sawagi
oder der Diwan des Ibn Nubata-Schiilers al-Qirati deutlich zeigen.’” Da nun also
Lobgedichte, die von Mitgliedern der zivilen Elite der ‘ulam@ auf andere Mitglie-
der dieser Gruppe gedichtet wurden, eine weit groere Bedeutung erlangt hatten
als Lobgedichte auf Mitglieder der fast ausschlieflich nichtarabischen militéri-
schen Elite (zu der auch alle Fiirsten und Gouverneure zihlten), und da nun Lob-
gedichte auf ‘ulam@ nur selten in einem maglis 6ffentlich rezitiert wurden, sondern
viel hiufiger schriftlich weitergegeben wurden, konnte sich die Asthetik der Schrift-
lichkeit gegeniiber der Asthetik der Miindlichkeit in der Gattung des Lobgedichts
durchsetzen. Diese Asthetik der Schriftlichkeit war zunichst nichts anderes als die
Asthetik des ins@, der stilistisch ausgefeilten, raffinierten Briefe und Urkunden. In
welcher Weise welche Genres der Dichtung dieser Zeit von der Asthetik des ins@
beeinfluf3t sind, wird die zukiinftige Forschung zu zeigen haben.

Die Asthetik der Miindlichkeit war damit keineswegs vollig verdringt. Die
Jagd-Urgiiza des Kanzleistilisten Sihabaddin ibn Fadlallah etwa beginnt mit einem
deutlichen Bezug auf miindliche Performanz:

85 So auch bei einem Gedicht an al-Afdal: Diwan S. 562-563.

86 s. ibid., 491: sind z il g Jilall iyl by Juad¥) ellall Ol o,

87 s. Halil ibn Aybak as-Safadi: Alhan as-sawagi¢ bayn al-badi wa-lI-muragi‘. Hg. von Ibrahim
Salih. Damaskus 1325/2004; al-Qirati: Matla‘ an-nayyirayn. Ms. Fatih 3861.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 311

Dl @il e g ¥ 5 pull Calaiia by il
3 5¢dl) 5 QSN 5 yalally * 3 guall o (5555 il
BBl 5 ) gudal) Jilas S * Loas sl e s aenll

Wenn du ein Sammler bist subtiler Freuden,
wenn du gerne dir Geniisse pfliickst,
Wenn du erzéhlen willst vom Jagen, von
der Pirsch mit Vogeln, Hunden und Geparden:
Dann lausche jenem, der den Wettkampf zwischen
Vogeln und Gazellen selbst erlebte!

Miindliche Asthetik, die auf schnelle Verstiandlichkeit und unmittelbare Wirksam-
keit abzielt, dominiert nach wie vor bei Jagdgedichten, in den Strophengedichten
und in jenen Gattungen und Formen, die eine hohe Performativitit aufweisen, wie
in der Magame oder gar im Schattenspiel. Diese Formen der Literatur gewinnen in
der Mamlukenzeit sogar noch an Bedeutung, so da® von einer Verdriangung miind-
licher Asthetik in der Mamlukenzeit iiberhaupt nicht die Rede sein kann — ganz im
Gegenteil. Das Lobgedicht aber, das trotz seiner vorwiegend schriftlichen Existenz-
weise noch bei al-Mutanabbi eine miindlich geprigte >Uberwiltigungsisthetike« aus-
zeichnete, ist in der Mamlukenzeit eine Domine der Asthetik der Kanzleistilisten
geworden.

Dies fiihrt uns nun zu der Frage, fiir welches Publikum ein solches Lobgedicht
wie Ibn Nubatas Inthronisationsgedicht verfaf3t wurde. Der gepriesene Fiirst ist
zwar der Adressat des Gedichts, doch ohne ein weiteres Publikum funktioniert das
Lobgedicht weder fiir den Dichter noch fiir den Fiirsten.®* Das Publikum fiir Ibn
Nubatas Lobgedichte aber diirfte wiederum im selben Kreis derjenigen zu suchen
sein, denen Ibn Nubata seine iibrigen Lobgedichte widmete. Einen konkreten An-
haltspunkt gibt uns Ibn Nubatas Werk Sag* al-mutawwaq. Im Jahre 716/1316 sie-
delte Ibn Nubata von Kairo nach Damaskus iiber. Im Gepéck hatte er die Antholo-
gie Matla® al-faw@’id, die programmatisch die Aufgaben eines adib aufzeigt. Dieses
Werk widmete er nun Abi 1-Fida’, dem Fiirsten von Hamah. Gleichzeitig schickte
er aber ein Exemplar dieses Buches an die fiir ihn wichtigen Personlichkeiten von
Damaskus und Aleppo mit der Bitte, einen taqriz, also eine lobende Wiirdigung des
Werkes, zu verfassen. Die Kunst bestand nun darin, zum einen den Verfasser Ibn
Nubata zu wiirdigen, andererseits auch des Widmungstragers al-Mu’ayyad lobend
zu gedenken. Die so gesammelten taqariz wurden von Ibn Nubata durch wiirdigen-
de Vorstellungen der taqriz-Verfasser und weitere Zeugnisse seiner Korrespondenz
mit ihnen in Poesie und Prosa erweitert und in einem Band gesammelt, der unter
dem Titel Sag* al-mutawwaq veroffentlicht wurde. Dieser Text, der die Kultur der
mamlukenzeitlichen Intellektuellen vielleicht besser charakterisiert als irgendein

88 Bauer (wie Anm. 82): 307.
89 Vgl. Thomas Bauer: »Sha‘ir (Poet): From the ‘Abbasid period to the Nahda«. In: EI* 12
(Supplement). Leiden 2004: 717-722.



312 Thomas Bauer

anderer, ist in mehreren Handschriften, darunter einem Autographen,®® erhalten,
aber noch unediert. Unter den elf Beitrigern dieses Buches sind etwa Sihabaddin
Mahmiid, der Chef der Damaszener Staatskanzlei, sodann Nagmaddin ibn Sasra,
der safi‘itische Oberkadi von Damaskus, der bereits erwdhnte Hatib Dimasq al-
Qazwini, der Jurist, Professor und Inhaber hoher Verwaltungsdmter Kamaladdin
Ibn az-Zamlakani, der vormalige Heeresinspektor und Adelsmarschall Badraddin
ibn al-‘Attar, die beiden Kanzleistilisten und Literaten ‘Ala’addin und Badraddin
ibn Ganim sowie der Qadi und Haditgelehrte Fahraddin ibn al-Mu‘allim.

Aus diesen Reihen diirfte sich nun auch der potentielle Leserkreis der Fiirsten-
panegyrik Ibn Nubatas rekrutieren. Es war die Schicht der Kanzleibeamten, Ju-
risten und Haditgelehrten, die groBtenteils selbst im Kanzleistil trainiert waren, li-
terarisch interessiert waren und haufig selbst dichteten. Vor diesem >gehobenen
Bildungsbiirgertum« wollte Ibn Nubata seine Fahigkeit demonstrieren, in der alten,
prestigetrachtigen Gattung des Fiirstenlobs zu gldnzen, und diesem Publikum
wollte der Fiirst von Hamah angemessen prasentiert werden. Diese beiden Fakto-
ren, einerseits die primér schriftliche Rezeption des Gedichts und andererseits der
bildungsbiirgerliche Hintergrund des Publikums, erkldren hinreichend die Komple-
xitdt und den Anspielungsreichtum des Ibn Nubataschen Inthronisationsgedichts.

Trotz des fiirstlichen Adressaten spiegelt das Gedicht mithin ebensosehr die Vor-
stellungen und Denkweisen der zivilen Elite wider wie die der militdrischen Elite der
umar@, zu denen der Fiirst al-Afdal ja zu zéhlen ist. Gewohnlich wird nun die zivile
Elite der Mamlukenzeit mit der Gruppe der ‘ulam@ gleichsetzt und die udab@ nicht
als eigene Gruppe gezdhlt. Dies ist in gewisser Weise nachvollziehbar, denn
schlie8lich hatten auch die meisten Literaten eine Ausbildung in Recht und Hadit
genossen. Auch waren die Grenzen zwischen Amtern, die mit religivsen Aufgaben
im engeren Sinne betraut waren, und solchen, die auf sprachliche Fertigkeiten und
verwaltungstechnische Kenntnisse zentriert waren, flieend. Hinzu kommt, daf§ der
gesamte Komplex des islamischen Rechts zwar einerseits auf religiosen Basistexten
errichtet ist, sich andererseits in der Praxis nicht von der Anwendung anderer, nicht
religios fundierter Rechtssysteme unterscheidet, so daf} etwa ein Qadiamt nicht aus
jeder Perspektive als religioses Amt erscheint. Wenn man nun solche Differenzierun-
gen aulBer acht 1463t und gleichzeitig das Wort ‘ulam@ als »Religionsgelehrte« iiber-
setzt, erliegt man leicht dem Vorurteil, in der islamischen Welt seien alle Lebens-
bereiche durch die Religion geprigt worden. Unser Gedicht — und nicht nur dieses —,
zeigt aber, dal® weder der Fiirst, noch der Dichter, noch das ‘ulam@-Publikum eine
religiose Interpretation der neu erlangten Herrschaft al-Afdals zu horen erwarteten.

Religion erscheint in diesem Gedicht in drei verschiedenen Kontexten: Erstens
werden Bilder aus der Welt der religiosen Uberlieferung als literarische Stilmittel
eingesetzt, ndmlich im Ibn Sana’ al-Mulk-Zitat in Vers 28, wo Hiob und Jesus
durch ein literarisches Spiel mit dem Fiirsten in Beziehung gesetzt werden. Zwei-
tens erscheint Gott in den Segensspriichen als Beschiitzer al-Afdals (V. 6: »moge
Gott ihn bewahren«; V. 23: »Gott schiitze dich«; V. 42: »reise im Schutze Gottes«)

90 Ibn Nubata: Sag‘ al-mutawwaq. Ms. Ayasofya 4045.



Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 313

sowie als Gnadenbringer fiir den verstorbenen Abii 1-Fida’ (V. 21: »der Friede Got-
tes sei iiber ihm«). Daneben finden sich aber auch Segensspriiche, die keineswegs
islamisch sind, sondern deren Tradition in die Heidenzeit zuriickreicht, etwa der
Wunsch, der Regen moge das Grab des Verstorbenen tranken (V. 4) und die Hand
des Gliicks (an-nu‘ma) moge iiber dem neuen Fiirsten walten (V. 5). Drittens
schlieflich wird der Fiirst selbst als Forderer der religiosen Gelehrsamkeit présen-
tiert (V. 29), vor allem wohl deshalb, weil sein Vater ein ausgewiesener Gelehrter
war und von seinem Sohn eine Fortsetzung dieser Téatigkeit zu erhoffen war. Wie-
wohl also Religion in diesem Gedicht durchaus présent ist, wird doch gerade die
Erlangung und Ausiibung der Herrschaft des Fiirsten nirgends in einen religiosen
Kontext gestellt. Schutz und Segen Gottes werden al-Afdal in seiner Eigenschaft als
Mensch zuteil, nicht in seiner Eigenschaft als Herrscher. Gott ist nicht Beschiitzer
des Herrschers, der Dynastie oder des Fiirstentums, sondern des Individuums al-
Afdal. Dieser wiederum verdankt seine Herrschaft keineswegs Gott oder gottlicher
Vorsehung, sondern zum einen der eigenen Kraft und zum anderen der Tiichtigkeit
seiner Vorfahren: »Dein ist das Fiirstentum durch Erbe und Erwerbung«, heil3t es
in aller Deutlichkeit in Vers 33, und es sind des neuen Herrschers >edle Eigenschaf-
ten:, die einen neuen Stern der Dynastie aufsteigen lassen, nicht etwa gottliche
Auserwdhlung. Allein die Tugenden des Fiirsten und die seiner Vorfahren sind es,
die die Herrschaft legitimieren, Tugenden, die das Schicksal selbst (V. 12: ad-dahr)
bezwingen — ein Gedanke, der Lesern arabischer Lobgedichte wohlvertraut ist, der
sich aber theologisch schwer rechtfertigen liel3e.

Bei seiner Inthronisation in Kairo wurden al-Afdal drei Turbane verliehen, zwei
gelbe vom Sultan und ein schwarzer vom Abbasidenkalifen.” Eine bessere Legiti-
mation als die Anerkennung durch den Kalifen aus der Familie des Propheten
konnte man als sunnitischer Herrscher nicht haben. Ibn Nubata erwdhnt diese Tat-
sache aber in keiner einzigen seiner Afdaliyyat auch nur mit einem Wort — es muf}
ihm, dem Fiirsten und dem Publikum unerheblich erschienen sein.

Auch die Vision, die das Gedicht von der Herrschaft des Fiirsten entwirft, 1403t,
sieht man von dem isolierten Hinweis auf die Forderung der religiosen Wissen-
schaften ab, eine religiose Dimension vermissen. Es sind Wohlstand, Sicherheit
und Ordnung, die der Fiirst dem Land bringen soll. Von der Verwirklichung eines
islamischen Staates oder der Durchsetzung des islamischen Rechts ist dagegen nie
die Rede. Die Gedichte Ibn Nubatas — und nicht nur die seinigen — sind deshalb
auch eine wichtige Quelle fiir die Rekonstruktion der zeitgendssischen Vorstellun-
gen von Staat, Herrschaft und Politik, und sie zeigen, da® selbst in einer Zeit, in
der die ‘ulam@ den Kern der zivilen Elite bildeten, von einer religiosen oder gar
theokratischen Herrschaftskonzeption keine Rede sein kann. Bestitigt wird dieser
Befund durch einen Herrscherratgeber, den Ibn Nubata ebenfalls al-Afdal widmete.
Es ist gut moglich, daf’ auch dieses Buch im Zusammenhang mit den Inthronisa-
tionsfeierlichkeiten steht. Schlielich mufdte ja auch die Riickkehr al-Afdals aus
Kairo irgendwie gefeiert werden, und Ibn Nubata konnte schlecht noch ein Inthro-

91 al-Magqrizi (wie Anm. 5): 345.



314 Thomas Bauer

nisationsgedicht schreiben. So mag sich also das Genre des >Fiirstenspiegels< ange-
boten haben.®? Dieser ganz und gar machiavellistische Text zeigt, daf die durch-
aus weltliche Auffassung von Herrschaft und Politik, wie sie sich in der Lobdich-
tung zeigt, keine gattungsspezifische Besonderheit darstellt, sondern reprisentativ
fiir die Art und Weise ist, wie die Herrscher selbst und die gesellschaftliche Elite
ihrer Zeit auf Staat und Politik blickten. Das Gedicht Ibn Nubatas kann, zusammen
mit weiteren einschlédgigen Texten, somit nicht nur zu einem besseren Verstindnis
der Asthetik der Mamlukenzeit beitragen, sondern auch zur Revision falscher Vor-
stellungen iiber die Art und Weise, wie die Elite der Zeit Politik und Herrschaft
wahrnahm.

»unten- Regen; Gliick, (versch.) Geschichte
oben« Gestirne, Freude
Vorzeichen
1 (a.w.ﬁ celia
2 L
3 «ue il el
il
4 Sl Segen
5 Je — Laall ==l | Segen
6 Lo — (5 98 Segen
7 — dual $ s Jaal
Lad ((pal
8 Liad Jaeall &1 53 | bSM 27
9 clldl by JzadY|
e 8
10 Hlxa (&
11 = =
12

92 Mss. Istanbul, Topkapi, III. Ahmet 1822; Oxford, Bodleian, Seld. Superius 29; Wien, Staats-
archiv, Krafft 474. Die »Edition« von Salwa Qandil (Ibn Nubata: al-Muhtar min kitab tadbir ad-
duwal. Beirut 2006) ist defektiv; es fehlt rund die Hilfte des Textes.




Ibn Nubatas Gedicht zur Inthronisation al-Afdals von Hamah 315
13 sl
14 Ll (satil
15 — B
Cadd
16 — Cung ‘Abda 3
Cac )33
17 Slle
18 alle Ty
19 Cazllal axil cand =l | < slbSM 4
20 ule U8 Caaa bSM 49
s a9 ¢354l
21 P Segen ‘Abda 1
22 \);_.\ ‘L:;\;\ﬂ\ g\.’\ﬂ\
23 ) Segen (J=d))
24 — bl Ul ¢ Sledl bSM 23
Ll
25 L) A
26 el
27 (J=d)
28 sl ol
a0
bSM 52
29 =l (JiLadll)
30 Cull
31 dapd
32 g
33
34
35 dlle
36 agl — axdl
37
38 sl bSM 50
(J=adl))
39 Jreall ¢ 53l
40 e L=l Leaia bSM 5
41 L liga | Segen
42 Segen
43 ) Ll




