
Orientalistische Studien 
zu Sprache und Literatur

Festgabe zum 65. Geburtstag von Werner Diem

Herausgegeben von Ulrich Marzolph

2011

Harrassowitz Verlag · Wiesbaden

ISBN 978-3-447-06481-1



 

»Der Fürst ist tot, es lebe der Fürst!« 
Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals  

von Ḥamāh (732/1332) 

Thomas Bauer (Münster) 

1. Ein ambivalenter Anlaß 
Um die Sekretäre der Damaszener Staatskanzlei herauszufordern, die gegen ihn in-
trigiert hatten, dachte sich Ibn Nubāta (686–768/1287–1366), der angesehenste 
Stilist und Dichter seiner Zeit, eine Reihe von heiklen Anlässen aus, zu denen sie 
Schreiben verfassen sollten, um ihre Fertigkeiten im ʾinšāʾ zu beweisen. Das sind 
einige der Themen, die Ibn Nubāta den Sekretären stellte: Wie schreibt man im 
Namen eines Kalifen, der das Regenbittgebet vollzogen hat, wenn der Regen aus-
bleibt? Wie gratuliert man einem Kalifen zu seiner Wiedereinsetzung, nachdem er 
abgesetzt war? Wie gratuliert man ihm anläßlich seiner Freilassung aus der Haft? 
Wie verfaßt man die Ernennungsurkunde für einen Juden, der Wesir des Kalifen 
wird? Wie beglückwünscht man einen Feind zur Eroberung eines Territoriums, das 
einem einst selbst gehört hat? Wie gratuliert man einem Eunuchen zu seiner Hoch-
zeit?1 

Leider hat Ibn Nubāta selbst keine Musterschreiben zu diesen Anlässen hinter-
lassen. Eines seiner Gedichte jedoch ist zu einem ähnlich ambivalenten Anlaß ver-
faßt worden, nämlich zur Inthronisation des Sultans al-Afḍal von Ḥamāh. Dies hät-
te eigentlich ein Anlaß ungetrübter Freude sein müssen, wäre ihm nicht der Tod 
von al-Afḍals Vater und Amtsvorgänger unmittelbar vorausgegangen. Dieser, der 
Ayyubidensproß Abū l-Fidāʾ, hatte seit 710/1311 Stadt und Provinz Ḥamāh re-
giert, zuerst als Gouverneur, ehe ihm der Sultan an-Nāṣir Muḥammad den Titel al-
Malik al-Muʾayyad verlieh (719/1319) und damit nach Ḥamāh ein Stück alte 
Ayyubidenherrlichkeit zurückbrachte. Abū l-Fidāʾ muß eine beeindruckende Per-
sönlichkeit gewesen sein. Selbst Gelehrter und Verfasser mehrerer noch heute 
wertvoller Bücher, versammelte Abū l-Fidāʾ in der Provinzstadt Ḥamāh einen Kreis 
von Gelehrten und Dichtern um sich, der diesen kleinen Hof zu einem intellektuel-
len Zentrum machte. Sein gerade zwanzigjähriger Sohn, der unter dem Titel 
al‑Malik al-Afḍal sein Nachfolger werden sollte, wird diesen Platz nie ausfüllen 
können. Der Tod des großen Fürsten al-Muʾayyad war also noch allzu gegenwär-
tig, als der designierte Thronfolger al-Afḍal zu seiner Inthronisation nach Kairo 

 
1 al-Qalqašandī: Ṣubḥ al-ʾaʿšā fī ṣināʿat al-ʾinšā. Bd. 1–14. Kairo 1331–1337/1913–1918, Bd. 14: 248. 



Thomas Bauer 

 

286 

reiste. Ibn Nubāta, dem der Tod seines Mäzens auch nicht wenig nachgegangen 
sein wird, versucht nicht, ein ungetrübt fröhliches Glückwunschgedicht zu schrei-
ben, sondern stellt sich der emotional ambivalenten Situation. Offensichtlich mit 
Erfolg, denn eine Generation später preist Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī (767–837/1336–
1434) dieses Gedicht als die gelungenste Synthese der Gattungen taʿziya »Kondo-
lenz« und tahniʾa »Glückwunsch« und damit als Musterbeispiel für das Stilmittel 
des iftinān, der geschickten Kombination verschiedener, miteinander schwer ver-
einbarer Gattungen »wie Liebe und die Verherrlichung von Heldentum (an-nasīb 
wa-l-ḥamāsa), Lob und Schmähung (al-madīḥ wa-l-hiǧāʾ) sowie Glückwunsch und 
Kondolenz (al-hanāʾ wa-l-ʿazāʾ).«2 Als das non plus ultra der letzteren Kombination 
galt älteren Literaturkritikern ein Gedicht von Abū Nuwās anläßlich der Thronbe-
steigung des Kalifen al-Amīn. Ibn Ḥiǧǧa bemüht sich um Revision des Literatur-
kanons und zeigt wieder einmal, daß die Literaten der Mamlukenzeit keineswegs 
von der prinzipiellen Überlegenheit der älteren Dichter überzeugt waren, wie es 
das Vorurteil will: 

Bei meinem Leben! Das Gedicht, das Ibn Nubāta als Trost über den Tod des 
Fürsten al-Muʾayyad und als Glückwunsch an seinen Sohn, den Fürsten al-
Afḍal zu dessen Ernennung zum Sultan von Ḥamāh als Nachfolger seines 
Vaters verfaßt hat, ist besser als die Verse von Abū Nuwās … Auch wenn 
Ibn Nubātas Lebenszeit nach der des Abū Nuwās lag, geht er ihm doch in 
der Beredsamkeit voran. Er hat nämlich in einer langen Qaside die Kombi-
nation von Glückwunsch und Kondolenz über das ganze Gedicht hin bis ans 
Ende durchgeführt. Wenn ich mein literarisches Geschmacksempfinden be-
mühe, führt es mich zu keinem anderen Schluß, als daß dieses Gedicht ein 
Wunderwerk seiner Art ist! (…) (Es folgen die Verse 1–8, 14–15, 19–20, 22, 
24; Ibn Ḥiǧǧa schließt:) Die Kombination zwischen Glückwunsch und Kon-
dolenz ist … schwerer als die Kombination von Liebe und Verherrlichung 
von Heldentum, weil Glückwunsch und Kondolenz einander so stark entge-
gengesetzt sind.3 

Auch an-Nawāǧī (788–859/1386–1455) muß von dem Gedicht beeindruckt gewe-
sen sein, denn sonst hätte er nicht vierzehn Verse (dieselben Verse, die Ibn Ḥiǧǧa 
ausgewählt hatte), in seinem Taʾhīl al-ġarīb zitiert, obwohl dieses Gedicht eigent-
lich nicht zur ġazal-Thematik dieses Werkes paßt.4 Grund genug also, dieses »Wun-
derwerk« genauer zu betrachten, das nicht nur Einblick in die bislang kaum er-
forschte literarische Vorgehensweise Ibn Nubātas bietet, sondern auch für die Re-
konstruktion der mamlukenzeitlichen Vorstellungen von Herrschaft wichtig ist. 

 
2 Ibn Ḥiǧǧa al-Ḥamawī: Ḫizānat al-ʾadab wa-ġāyat al-ʾarab. Hg. von Kawkab Diyāb. Bd. 1‒5. 

Beirut. 2. Druck 1425/2005, II: 41. 
3 Ibid., II: 44 f. 
4 Šams ad-Dīn an-Nawāǧī: Taʾhīl al-ġarīb. Hg. von Aḥmad Muḥammad ʿAṭā. Kairo 1425/2005, 

Nr. 850: 843 f. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

287

Kurz eine Zusammenfassung der historischen Ereignisse, die den Hintergrund 
des Gedichts bieten: 
─ 23. Muḥarram 732/26. Oktober 1331: al-Malik al-Muʾayyad stirbt in Ḥamāh. 
─ Seine Mutter hält den Tod vorerst vor der Öffentlichkeit geheim und reist nach 
Damaskus zu Tankiz, dem mächtigen Gouverneur des syrischen Reichsteils, bringt 
ihm kostbare Geschenke und bittet ihn, al-Muʾayyads Sohn, dem bereits als Prinz 
der Titel al-Malik al-Manṣūr verliehen worden war, zum Nachfolger seines Vaters 
einzusetzen. Trotz der klangvollen Titel der Ayyubiden von Ḥamāh darf man nicht 
vergessen, daß die Selbständigkeit der Ayyubiden mit dem Machtantritt der 
Mamluken beendet ist und auch die letzten noch existierenden Ayyubidenfürsten, 
diejenigen von Ḥamāh, lediglich mamlukische Gouverneure sind. Tankiz, der den 
jungen Prinzen als Jagdgefährten kennt, willigt ein und informiert Sultan an-Nāṣir 
Muḥammad vom Tod al-Muʾayyads und der geplanten Nachfolgeregelung. Der 
Mamlukensultan ruft daraufhin den Prinzen nach Kairo. 
─ Die Segenswünsche, die Ibn Nubāta al-Afḍal auf den Weg mitgibt, und die An-
kündigung einer »glanzvollen Ankunft« (vgl. Vers 42 des unten edierten Gedichts) 
deuten ebenso wie die Tatsache, daß die Trauer um den verstorbenen Vater noch 
frisch ist, darauf hin, daß Ibn Nubātas Gedicht bereits vor der Abreise al-Afḍals zu 
seiner Inthronisation in Kairo vorgetragen wurde, also kurz vor folgendem Datum: 
─ 10. Rabīʿ II 732/10. Januar 1332: al-Afḍal wird vom Sultan in Kairo empfangen. 
─ 15. Rabīʿ II 732/15. Januar 1332: Ein »denkwürdiger Tag«: Mit prächtigem Ze-
remoniell, das eine große Prozession durch Kairo einschließt, wird der Prinz 
feierlich zum Gouverneur von Ḥamāh ernannt und ihm der Sultanstitel al-Malik al-
Afḍal »der überaus vorzügliche Fürst« verliehen.5 Der neue Fürst kehrt daraufhin 
nach Ḥamāh zurück. 
─ 6. Šaʿbān 732/3. Mai 1332: al-Afḍal kommt ein weiteres Mal nach Kairo, um 
den Sultan auf der Pilgerfahrt zu begleiten.6 

2. Edition und Übersetzung 
Der unter der Leitung von Muḥammad al-Qalqīlī 1323/1905 in Kairo gedruckte 
Dīwān Ibn Nubāta beruht auf einer schlechten Handschrift der Dīwānrezension des 
Ibn Nubāta-Schülers al-Baštakī, die stark von Ibn Nubātas eigenen Gedichtsamm-
lungen abweicht. Al-Qalqīlī greift ebenfalls in die Texte ein und trägt somit zur 
weiteren Korrumpierung des Dīwāns bei. Die gesamte Ibn Nubāta-Rezeption des 
20. Jahrhunderts, die sich ausschließlich auf diesen Druck stützt, beruht damit auf 
einer völlig unzureichenden Textgrundlage. 

Dies ist um so unverzeihlicher, als die Handschriftensituation ausgesprochen 
gut ist und die meisten Gedichte Ibn Nubātas in mehreren Handschriften vorlie-

 
5 al-Maqrīzī: Kitāb as-Sulūk fī maʿrifat duwal al-mulūk. Hg. von M. Ziyāda/S. A. ʿAšūr. Bd. 1–4, 

12 Teile. Kairo 1934–1973, Bd. 2/2: 344 f. 
6 Ibid., 351. 



Thomas Bauer 

 

288 

gen, die jeweils unterschiedliche Stadien von Ibn Nubātas eigenen Dīwānrezensio-
nen repräsentieren.7 Das hier zu besprechende Gedicht ist bereits in vier Hand-
schriften enthalten, die die früheste von Ibn Nubāta selbst veranstaltete Sammlung 
seiner Gedichte (von mir »proto-Dīwān« genannt) repräsentieren. Alle vier werden 
hier berücksichtigt. Die Handschrift Ayasofia 3891 repräsentiert die später von Ibn 
Nubāta selbst als Dīwān al-ʾaṣl bezeichnete Rezension. Am weitesten verbreitet 
sind Handschriften zweier Dīwānrezensionen, die der Ibn Nubāta-Schüler al-Bašta-
kī angefertigt hat. Von dieser postumen Rezension wird hier eine Handschrift be-
nutzt, weil sie eine der ältesten bekannten Dīwānhandschriften ist (datiert auf den 
20. Šawwāl 803 /3. Juni 1401) und von dem vor allem als Historiker bekannten 
ʾadīb Ibn Duqmāq stammt, der ein ausgewiesener Kenner des Werks Ibn Nubātas 
war. Al-Qalqīlīs gedruckter Dīwān Ibn Nubāta bietet einen Text, der fehlerhafter ist 
als jede hier verwendete Handschrift. Da er textkritisch wertlos ist, werden seine 
Varianten hier in der Regel nicht verzeichnet.  

 
Version Ms fol. Vers Sigle 

proto-Dīwān Köprülü 1249 46a–47b  ك 43
proto-Dīwān Berlin 7861 41a–42a  ب 42
proto-Dīwān Ayasofia 2292 47a–48b  غ 43
proto-Dīwān Kairo 558 adab S. 87–90  ق 39
Dīwān al-Aṣl Ayasofia 38918 234a–235b  ص 42

Baštakī β Dublin, Chester Beatty MS 3831 14a–15a  د 42
 

Als Leithandschrift wurde –gewählt, eine alte (terminus ante quem 845/1440 ك 
1441), sehr sorgfältige Handschrift, die (nicht nur hier) einen ganz und gar fehler-
losen und plausiblen Text bietet. Vielleicht deutet auch die Tatsache, daß an ihrem 
Ende (fol. 165–167) drei autographe Blätter Ibn Nubātas eingebunden sind, auf 
eine besondere Beziehung des Schreibers zum Dichter hin. Ein Blick in die Varian-
ten der verschiedenen Rezensionen läßt den Schluß zu, daß dieses Gedicht, anders 
als viele andere unseres Verfassers, nie Gegenstand einer durchgreifenden Umar-
beitung war. Die meisten Varianten lassen sich als Schreib- und Überlieferungsfeh-
ler oder als versehentliche Auslassungen erklären. 

 

 
7 Vgl. hierzu und zum Folgenden T. Bauer: »Life and Works of Ibn Nubātah al-Miṣrī. Part II«. In: 

Mamlūk Studies Review 12.2 (2008): 25–69. 
8 Von gleicher Hand stammt die Oxforder Hs. Marsh 273, wo sich das Gedicht fol. 49b–56b 

findet. Der Text stimmt fast ausnahmslos mit Ayasofia 3891 überein. Seine Varianten werden 
deshalb hier nicht verzeichnet. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

289

قال ابن نباتة (من الطويل) 
 

فما عبّس المحزونُ حتى تبسَّما   ١     هَناءٌ مَحَا ذاك العَزَا المتقدِّما9  
شبيهان لا يمتاز ذو السَبْق منهُمَا   ٢     ثغور ابتسامٍ في ثغور مَدامعٍ  

آوابلِ غيثٍ في ضُحى الشمس قد هَمَى   ٣     نرد10ُّ مجاري11 الدمع والبِشرُ واضحٌ  
عهِدنا سجاياه أبرَّ وأآْـرَمَا   ٤     سقى الغيثُ عنَّا تُربةَ المَلِكِ الذي  

تدانت له الدنيا وعَزَّ به الحِمَى12   ٥     ودامت يد النُعْمَى على المَلِك الذي  
برَغْمِي وهذا صانَه االله13ُ قد سَمَا   ٦     مليكان هذا قد هَوى لضريحه  

فغُصنٌ ذَوَى منها وآخرُ قد نَمَا   ٧     ودوحة أصْل14ٍ شاذوي15ٍّ تكافأتْ  
ِّمما   وشِمْنا لأنواع الجَمِيلِ مُتَ ٨     فقدنا لأعناق البريّة مالِكاً  

وجدتَ زمان الملك قد عاد مثلما   ٩     إذا الأفضلَ المَلِكَ اعتبرتَ مَقامَه  
َّظما   بوزن الثنا والحمد بيتًا مُن ١٠   أعاد معالي البيت16 حتى حسبته  
فقام کما ترضَی العُلی وتقدّما   ١١   وناداه مُلكٌ قد تقادم إرثه17  

صميماً وينضو الرأي18 عَضْبًا مُصَمِّما   َؤددًا   ١٢   تـقابل منه مقلة الدهر سُ
ويَبْعَثُ للأعداء في الرَوْعِ أسْهُما   ١٣   ويَقسِمُ فينا آلّ سهمٍ من النَدَى  

به ضَيْغَمٌ أنشا له الدهر ضيغما   ١٤   آأنّ ديار الملك غابٌ إذا ٱنقضى  
وقد قمتَ يا أزآى الأنام19 وأحزَما   ١٥   آأنّ عماد البيت غيرُ مقوّض  

َّدما   تداعت20 ولا بُنْيان قوم ته ١٦   نهضتَ فما قلنا سيادة معشر  
لقد شادَ مِن علْياك رُآـناً معظَّما   ١٧   أما والذي أعطاك ما أنت أهْلُه  

تمكّن في عليائه وتحكّما21   ١٨   وقد أنشر الأسْلافَ بالخَلَف الذي  
فقد أطْلعَت أوصافك الغُرُّ أنْجُما22   ١٩   فإن يكُ من أُّيوبَ نجمٌ قد ٱنقضى  

9   ك ، ب ، غ ، ق ، د : العزا المتقدما ، ص : العزاء المقدما 
10 ك ، ب ، ق ، د : نرد ، غ : ԩرد ، ص : يرد 

11 ك ، ب ، ق ، ص ، د : مجاري ، غ : مجازي 
12 البيتان ٤ و٥ بيت واحد فقط في ق، وهو :  

  سقى الغيث عنّا تربة ملك الذي   تدانت له الدنيا وعزّ به الحما 
13 آل مخطوطة : صانه االله ، خزانة الأدب ٢:٤٤ ، الديوان المطبوع ٤٢٩ : للأسرّة 

14 ك ، ب ، غ ، ص ، د : أصل ، ق : فضل 
15 ك ، غ ، ص : شاذويّ ، ب ، ق ، د : شادويّ 

16 ك ، غ ، ق ، ص ، د : البيت ، ب : الملك 
17 ك ، غ ، ق ، ص ، د : إرثه ، ب : عهده 

18 ك ، غ ، ق ، ص ، د : الرأي ، ب : العزم 
19 ك ، ب ، غ ، ق ، د : الأنام ، ص : الزمان 

20 ك ، ب ، غ ، ق ، د : تداعت ، ص : تناهت 
21 البيت ناقص في ب 
22 البيت ناقص في ق 



Thomas Bauer 

 

290 

 

فقد جدّدتْ علْياك وقتًا وموسما   ٢٠   وإن تكُ أوقاتُ المؤيَّد قد خَلَتْ  
ورحمته ما شاء أن يترحّما   ٢١   عليه سلام االله ما ذرَّ شارقٌ  

وأبقاك بحرًا بالمواهب مُفْعَما   ٢٢   هو الغيثُ وَلَّى بالثناءِ مُشيّعًا  
وأفضَلَ أخلاقا وأشرفَ منتمَى23   ٢٣   لك االله ما أبهى وأبْهَرَ طَلْعةً  
ربيعَ الهَنا حتى نسينا المحرّما24   ٢٤   بك ٱنبسطت فينا التهاني وأنشأَتْ  

يُقِـرُّ سَناها الناظرَ المُتوسِّما   ٢٥   وبٱسمك في الدنيا استقرّت محاسنٌ  
وبأسٌ آما يمضي القضاء محتما25   ٢٦   نوالٌ آما يَسْرِي السَحابُ مُطَبَّقًا  

وعزٌّ به قَلبُ الحَسُود تكلّما   ٢٧   وفضلٌ به الالفاظ للعجز أُخرِسَت  
فأنت ابن أيّوبٍ وإلا ابنُ مَرْيما   ٢٨   أعدتَ حياةَ المقتِرين وقد عَفَت  

من الدين عِلماً أو من الجود مَعْلما26   ٢٩   وجدّدتَ يا نجلَ الفضائل والعُلَى  
ثَنَتْ عَزْمَه للاعتراف فسَلَّما   ٣٠   إذا الغيث صلى خلف جدواك راآضا  

وسَيْفُك يومَ الحرب يَنْهَلُ في الدِما   ُّل دِيمة   ٣١   يَراعُك يوم السِلمِ يَنْهَ
ولثم ثرى نعليك يُرْوي من الظما27   ٣٢   وذِآْـرُ نَدَى آفيك يُدني من الغِنَى  

آِلا طَرَفيْه في السيادة يُعْلَما28   ٣٣   لك المُلْكُ إرثاً واآتسابًا فقد غدا  
يثوب30 وإمّا للجواد مطهّما31   ٣٤   ومثلك إمّا للسرير ممنعا29  
رأينا من التحقيق أنْ نتختَّما   ٣٥   ولما عقدنا باسم علياك خِنْصِرًا  
فأنجد مدحُ الناس فيه وأتْهَما   ٣٦   أيا مَلِكاً قد أنجد الناسَ عزمُه  

يَدَا آَلِمي32 فاستلزمَتْ منك مَلزما33   ٣٧   سبقتُ لك المُـدَّاحَ قِدمًا وبادرتْ  
وفيك وأروي مُسْنَد الفضل عنكما   ٣٨   لياليَ أُنشي في أبيك مدائحًا  

فأسجَعُ في أوصافه مترنّما   ٣٩   وأغدو بأنواع الجميل مُطَوَّقًا  
بملكك لا أعطي عليها مُنجّما   ٤٠   وأستوضح العَلياءَ فيك فِراسةً  

فحظُّ الورى في أن تعيشَ وتَسْلَما   ٤١   فعِشْ للورى واسلم سعِيدًا مُهنَّأ  

23 ك ، ب ، ص : وأفضل أخلاقا وأشرف منتما ، غ ، ق : وأشرف أخلاقا وأفضل منتما 
24 في هامش د : الشهر الذي مات فيه 

25 في غ هذا البيت بعد البيت التالي 
26 البيت ناقص في ق 
27 البيت ناقص في د 

28 ك ، ق : يُعلما ، ب ، غ ، ص ، د : معلما 
29 ك ، غ ، د : ممنِّعا ، ب : ممتّعا ، ق : منَعّمًا 
30 ك ، غ ، ق : يثوب ، ب : بثوب ، د : ԩԩوٮ 

31 البيت ناقص في ص 
32 بياض في ص 

33 ك ، ب ، غ ، ق ، د : ملزما ، ص : تكرما 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

291

1 Ausgelöscht durch Glückwunsch ist die Kondolenz, die vorangegangen war, 
und die Trauermine, kaum verzogen, wandelte sich in ein Lächeln.34 

2 Schneidezähne, die das Lächeln entblößt, inmitten von Tränen, die das Auge 
ausstreut:35 Zwillinge sind sie, nicht erkennbar, welcher zuerst kam. 

3 Wir lassen, da nun die Freude offen zutage liegt, die Rinnsale der Tränen ei-
nem starken Regen gleichen, der im Licht der Morgensonne sich ergießt. 

4 Möge der Regen, als Gruß von uns, das Grab eines Fürsten tränken, dessen 
Natur wir als noch gütiger und freigebiger kannten als ihn, den Regen, 

5 und möge die Hand des Glücks beständig walten über jenem Fürsten, dem 
die Welt zu Füßen liegt und der der Heimat Macht verleiht!36

6 Zwei Fürsten: Der eine stieg – ich mußte hilflos zusehen – hinunter in sein 
Grab, der andere – Gott möge ihn bewahren! – stieg nach oben. 

 7 Doch der Baum, entsprossen aus der Wurzel Šāḏīs, blieb der gleiche: Ein Ast 
von ihm verdorrte, während ihm ein anderer wuchs.

 8 So verloren wir einen Herrn (Mālik) über die Menschen, während wir hoff-
nungsfroh einen erblickten, der alle Arten des Schönen (Ǧamīl) zur Voll-
endung bringt (Mutammim).37

 9 Betrachtest du den Rang al-Afḍals, dann wirst du feststellen, daß die Zeit 
der Herrschaft wieder geworden ist wie …38

 Den hohen Rang des Hauses brachte er zurück, und so zeigte es sich, gemes-
 

34 Der Dichtung der Zeit gelten Formen mit und ohne hamza gleich. Die Form ʿazā wird nicht als 
inkorrekt empfunden. Deshalb ist die Form ʿazā mutaqaddiman völlig akzeptabel und eine 
Korrektur zu ʿazāʾan muqaddiman unnötig, wie sie ص, die Druckausgabe und Ḫizāna 2:44 
bieten. 

35 Bei seinem ersten Vorkommen bedeutet ṯuġūr »Schneidezähne«, das zweite Mal ist es Verbal-
nomen »Ausstreuen«, und bezeichnet das, was von den Tränenkanälen (madāmiʿ) »ausge-
streut« wird, also die Tränen. Ein ǧinās tāmm. 

36 Beachte die ǧinās-Reihe dāmat – tadānat – dunyā. Das Wort ḥimā »Schutzgebiet« steht zu dieser 
Zeit allgemein für Orte, die mit starken Emotionen verbunden sind, weshalb »Heimat« keine 
allzu gewagte Übersetzung sein dürfte. Möglicherweise soll auch der Name der Stadt Ḥamāh as-
soziiert werden. 

37 Drei zentrale Worte des Verses sind gleichzeitig die Namen berühmter Dichter: Mutammim 
ibn Nuwayra ist berühmt durch seine Trauergedichte auf den Tod seines (ebenfalls dichten-
den) Bruders Mālik (st. 11/632). Ǧamīl wiederum ist ein berühmter Liebesdichter (st. 
82/701). – Stilmittel des tarṣīʿ »Bikolon; exakte Halbversentsprechung«. 

38 Stilmittel des iktifāʾ (»Beschneidung«): Der Hörer muß einen Teil der Äußerung (einen Buchs-
taben oder, wie hier, ein ganzes Wort) selbst ergänzen. Hier ist kāna »sie (zu Zeiten al-
Muʾayyads) war« zu ergänzen. Zu iktifāʾ vgl. Pierre Cachia: The Arch Rhetorician or The 
Schemer’s Skimmer. A Handbook of Late Arabic badīʿ drawn from ʿAbd al-Ghanī an-Nābulusī’s 
Nafaḥāt al-ʾazhār ʿalā nasamāt al-ʾasḥār. Wiesbaden 1998, Nr. 84. – Erster und einziger Vers, 
in dem der Name al-Afḍals genannt wird. Man beachte, daß es ja keineswegs selbstverständ-
lich war, daß der Sohn in die Position seines Vaters eingesetzt wurde! 

أسرّ الورى مسرىً وأيمن مَقدَما   ٤٢   وسِرْ في أمان االله واقدَم بفضله  
َّف والفَما   إلى أن ملأْتَ العَينَ والك ٤٣   أعدْتَ زمان البشر والجُود والثَنا  

    



Thomas Bauer 

 

292 

10 sen an dem Gewicht (Metrum) von Lob und Preis, als wohlgeordnetes Haus 
(poetischer Vers), 

11 und es rief ihn ein Fürstentum, das von alters her sein Erbe war. Da stellte 
er sich ein als einer, der die höchsten Ansprüche zufrieden stellt, und stellte 
sich an seine Spitze.39 

12 Das Auge des Schicksals erblickt in ihm das Mark des Führertums, und die 
Vernunft zückt in ihm ein Schwert, das die Knochen bis zum Mark durch-
schneidet.40 

13 All den Tau seiner Gaben verteilt er unter uns, und Pfeile schickt er den 
Feinden als Gabe im Schrecken der Schlacht.41

14 Es scheint, als wären die Städte des Fürstentums ein Rohrdickicht, in dem das 
Schicksal immer, wenn ein Löwe stirbt, einen neuen Löwen entstehen läßt. 

15 Es scheint, als wäre die Zeltstange nie niedergerissen worden, nachdem du 
aufgestanden bist, oh reinster42 und tüchtigster aller Menschen:

16 Da du dich erhobst, mußten wir nicht sagen: »Die Herrschaft über diese und 
jene Leute liegt in Ruinen« oder »Das Gebäude dieser oder jener Menschen 
ist eingestürzt«. 

17 Bei dem, der dir gegeben hat, wofür du der rechte Mann bist: Er hat in die-
ner Erhabenheit einen mächtigen Pfeiler aufgerichtet,

18 und in einem Nachfahren, der in seinem hohen Rang Macht und Herrschaft 
gewann, die Vorfahren wieder zum Leben erweckt.43

19 Wenn auch ein Stern Ayyūbs untergegangen ist, so haben doch deine edlen 
Eigenschaften neue Sterne aufgehen lassen,

20 und als die Zeit al-Muʾayyads zu Ende gegangen war, hat deine Erhabenheit 
eine neue Epoche und eine neue Festzeit herbeigebracht.

21 »Der Frieden Gottes sei über ihm (–al-Muʾayyad–) solange die Sonne im 
Osten aufgeht, und Seine Barmherzigkeit, solange Gott barmherzig ist!«44 

22 Er war der Regen; er ging fort, mit Lobpreis heimgeleitet, und ließ dich als 
Meer zurück, übervoll von Gaben.

23 Wie glänzend und prächtig – Gott schütze Dich – bist Du an Gestalt, wie vor-
züglich (afḍal) an Charakter, und wie edel an Herkunft!45

 
39  Wiederum, wie in dieser Textpassage häufig, eine Reihung von ǧinās bzw. ištiqāq »figura ety-

mologica«: taqādama – qāma – taqaddama. 
40 Wieder ein klanglich intensiv gestalteter Vers: q-l-Reihe im ersten Halbvers, zweimal Wurzel 

ṣmm und zweimal ḍ (und damit vier emphatische Konsonanten) im zweiten Halbvers. 
41  Neben dem ǧinās zwischen sahm »Los, Anteil« und ashum »Pfeile« fällt auf, daß (bis auf ein q) 

im ersten Halbvers nur vordere Konsonanten vorkommen, während der kriegerische zweite 
Halbvers durch die drei ʿ einen deutlich anderen akustischen Charakter hat. 

42 Welche der verschiedenen Bedeutungen der Wurzel dem Elativ azkā hier zugrunde liegt, ist 
nicht mit Sicherheit zu sagen. Vielleicht ist statt »rein« auch an die Bedeutung zakā »wachsen, 
gedeihen, Frucht hervorbringen« zu denken, die besser zu aḥzam passen würde, also »oh 
fruchtbringendster…«. 

43  Ǧinās zwischen taḥakkama und tamakkana. 
44 Stilmittel der kināya: »Solange Gott barmherzig ist« und »… die Sonne im Osten aufgeht«, soll 

heißen: »ewig«. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

293

24 Durch dich verbreiten sich unter uns Freudenbotschaften und bringen einen 
Frühling (Monat Rabīʿ) des Glücks hervor, der uns das, was uns versagt 
wurde (den Monat Muḥarram) vergessen läßt. 

25 Und in deinem Namen nehmen Vorzüglichkeiten dauerhaften Aufenthalt auf 
Erden, deren Glanz das prüfende Auge mit freudiger Zuversicht erfüllt,46 

26 und Gunst wird ausgeübt wie sich Wolken ausbreiten: flächendeckend, und 
Gewalt so wie das Schicksal zuschlägt: unabweisbar,47

27 und eine Gnade, die die Worte ihre Grenzen spüren läßt und zum Verstum-
men bringt, und eine Macht, die das Herz des Neiders zum Sprechen bringt.48 

28 Du gabst das Leben, das erloschen war, den Armen wieder: Du bist der Sohn 
Ayyūbs (Hiobs), und wärst duʼs nicht, du wärst Mariens Sohn!

29 Du hast, Sproß der Gelehrsamkeit und der Erhabenheit, der Religion Wissen 
und der Freigebigkeit ein Banner erneuert aufgerichtet.49

30 Wenn der Regen im Rennen hinter deiner Gabe als Zweiter ins Ziel kommt, 
zwingt sie seinen Willen, die Niederlage einzugestehen.50

31 Dein Schreibrohr läßt im Frieden einen Dauerregen strömen; dein Schwert 
strebt, seinen Durst im Krieg mit Blut zu stillen.51

32 An deiner Hände Gabentau zu denken, bringt schon Reichtum nahe, und ein 
Kuß auf die Erde, auf die du deine Sandalen setzt, stillt schon den Durst.52 

33 Dein ist das Fürstentum durch Erbe und Erwerbung, und so ist es jetzt auf 
beiden Seiten mit dem Kennzeichen der Herrschaft gesäumt.53

34 Einer wie du wird zurückkehren entweder als Verteidiger des Throns oder 
als einer, der jedem Freigebigen Panik einflößt (als ein Pferd von perfektem 
Wuchs gegenüber dem edlen Roß).54

 
45  Ǧinās zwischen abhā und abhar. 
46  Ǧinās zwischen istaqarra und yuqirru. 
47  Ein weiterer tarṣīʿ (vgl. V. 8). 
48  Wieder ein tarṣīʿ. 
49  Ǧinās zwischen ʿilm und maʿlam. 
50  Die dichten Wortspiele dieses Verses lassen sich nicht in die Übersetzung integrieren. In dem 

Wort ṣallā liegt eine tawriya vor; statt »der Regen kommt hinter deiner Gabe als Zweiter ins Ziel« 
kann man auch lesen: »Der Regen betet hinter deiner Gabe«; außerdem wird die Eulogie auf den 
Propheten – ṣallā wa-sallama »(Gott) segne ihn und spende ihm Heil« – assoziiert. Der Regen gibt 
also nicht nur klein bei, sondern grüßt den Regen wie man den Propheten grüßen würde. Das 
Wort ṯanat wiederum hat dieselbe Wurzel wie das Wort »der Zweite«. 

51  Beachte den subtilen ǧinās zwischen yanhallu (Wurzel hll ) und yanhalu (Wurzel nhl ); 
außerdem wieder ein tarṣīʿ. 

52  Erneut ein tarṣīʿ. 
53 Ein Sayyid naǧīb aṭ-ṭarafayn ist ein Sayyid, dessen beide Elternteile Sayyids waren, vgl. Reinhart 

Dozy: Supplément aux dictionnaires arabes. Bd. 1–2. Leyde 1881. Reprint Beirut 1991, 2: 38. 
54  Ein schwer entschlüsselbarer Vers, dessen Textvarianten zeigen, daß er schon den Abschrei-

bern nicht recht verständlich war. Die Tatsache, daß er in der Rezension des Dīwān al-Aṣl 
fehlt, könnte darauf hindeuten, daß ihn Ibn Nubāta selbst wieder gestrichen hat, zumal er, 
wenn meine Deutung stimmt, nach erfolgter Inthronisation al-Afḍals kaum mehr Sinn macht. 
Meine sehr tentative Deutung: Al-Afḍal wird entweder als neuer Fürst (d. h. als »Verteidiger 
des Throns«) zurückkehren, oder ohne Thron und durch dieses Opfer jedem Freigebigen 

 



Thomas Bauer 

 

294 

35 Kaum haben wir, um eine Aufzählung mit dem Namen deiner Erhabenheit 
zu beginnen, den kleinen Finger gebogen,55 sehen wir uns durch die Ver-
wirklichung (unserer Wünsche) mit einem Siegelring versehen.

36 Oh Fürst, dessen fester Wille den Menschen geholfen hat, so daß ihr Lob-
preis in das Hochland hinauf- und in die Ebene hinabstieg:56

37 Ich bin bei dir den anderen Lobdichtern schon früh zuvorgekommen und die 
Hände meiner Worte beeilten sich, als erste zu dir zu gelangen und suchten 
in dir einen festen Halt, 

38 in all den Nächten, in denen ich auf deinen Vater – und auf dich – Lobverse 
dichtete und von euch beiden das, was auf Vorzüglichkeit basiert (den 
Musnad al-Faḍls),57 überlieferte,

39 und mit einem Halsband aller Arten des Schönen umwunden wurde, so daß 
ich (taubengleich) die Eigenschaften des Fürsten gurrend vorsang,58 

40 und am Himmel ausspähte nach Zeichen, aus denen ich Hinweise auf deine 
Herrschaft gewinnen konnte, was ich keinem Astrologen überließ. 

41 Also: Lebe für die Menschen und sei wohlbehalten: glücklich und beglück-
wünscht, denn das Glück der Menschen besteht darin, daß du lebst und 
wohlbehalten bist, 

42 und reise im Schutze Gottes und komme mit seiner Gnade an,59 dein Auf-
bruchsort voll höchster Freude, deine Ankunft voll von höchstem Glück.60 

43 Eine solche Zeit der Freude, der Freigebigkeit und des Preises ließest du 
wiederkehren, daß Augen, Hände und Münder voll sind von ihr! 

 
(ǧawād) Panik einflößen (vgl. A. de Biberstein Kazimirkski: Dictionnaire arabe-français. Bd. 2. 
Paris 1960: 116: »ṭahhama: S'épouvanter, et se presser en foule les uns sur les autres sous 
l'impression de la peur«). Gleichzeitig liegt eine tawriya vor: ǧawād ist auch »edles Roß«; 
außerdem wird das Wort muṭahham »Pferd von perfektem Wuchs« suggeriert. 

55 Mit den Fingern wird gezählt, indem man die Fingerkuppen zur Handfläche neigt. Dabei wird 
mit dem kleinen Finger begonnen. »Wegen etw. den kleinen Finger biegen« bedeutet mithin 
auch, dieses an die erste Stelle zu setzen. 

56 Ǧinās tāmm in Kombination mit einer tawriya mubayyana. Das Wort anǧada muß bei seinem 
ersten Vorkommen in der offensichtlichen Bedeutung »zu Hilfe kommen« aufgefaßt werden. 
Bei seinem zweiten Vorkommen steht es jedoch zusammen mit dem Wort athama »in die 
Küstenebene der Tihāma hinuntersteigen«, welcher Kontext die bei diesem zweiten Mal tat-
sächlich intendierte Bedeutung ʾanǧada, nämlich »in die Hochebene des Naǧd hinaufsteigen«, 
suggeriert. 

57 Der Musnad al-Faḍl ist die Sammlung der Ḥadīṯe, die vom Prophetengenossen al-Faḍl ibn  
(al-)ʿAbbās ibn ʿAbd al-Muṭṭalib überliefert werden. 

58  Nochmals ein tarṣīʿ. 
59 Die Handschriften د , غ und die von derselben Hand wie ص stammende Hs. Oxford, Marsh 273 

(fol. 51b), vokalisieren ausdrücklich wa-qdam (nicht wa-qdum); die anderen vokalisieren nicht. 
60  In Fortsetzung der markierten Wurzelentsprechungen des vorhergehenden Verses finden sich 

hier in noch gesteigerter Form mehrere Fälle von ǧinās bzw. ištiqāq, jeweils von Halbvers zu 
Halbvers: sir – masran, amān – ayman, iqdam – maqdam. Die einzigen Wörter, die herausfallen, 
sind Allāh und faḍl (vgl. al-Afḍal!). 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

295

3. Rahmen, Qaṣīdenthemen, Leitmotive 
Häufig weisen Ibn Nubātas Qaṣīden ein strukturelles Grundmuster auf, das sie von 
Gedichten etwa der Klassiker der mittleren Abbasidenzeit deutlich unterscheidet. 
Während die Qaṣīden Abū Tammāms, al-Buḥturīs oder al-Mutanabbīs in der Regel 
eine klare Abfolge verschiedener Themen erkennen lassen, werden die Themen in 
Ibn Nubātas langen Qaṣīden wie musikalische Themen verwendet, die über die 
ganze Länge des Gedichts hinweg variierend entwickelt und miteinander in Be-
ziehung gebracht werden. Steigerungen und klimaktische Effekte entstehen dabei 
vor allem durch thematische und motivische Verdichtung. Die Großabschnitte der 
Qaṣīde – bei Ibn Nubāta zumeist Nasīb/Ġazal und Madīḥ – und die thematisch ab-
grenzbaren Teilabschnitte (etwa ›Freigebigkeit‹, ›Tapferkeit‹, ›Gelehrsamkeit‹ etc. 
im Madīḥ) sind wie musikalische Sätze einer Sonate, die zwar jeweils eigenen Cha-
rakter, ein eigenes Tempo und eine eigene Tonart haben, doch verwenden sie bei 
Ibn Nubāta (und anders als in der klassischen Sonate) häufig dasselbe thematische 
Material wie andere ›Sätze‹. Dieses Material bekommt jedoch im jeweils neuen 
Rahmen einen entsprechend modifizierten Sinn. 

Dieses kompositorische Grundprinzip liegt etwa Ibn Nubātas berühmtem »Kin-
dertotenlied« zugrunde, das an anderer Stelle ausführlich analysiert wurde.61 Es 
scheint, als hätte Ibn Nubāta dieses Prinzip in seinen späten Gedichten nochmals 
gesteigert, in denen er vom Stilmittel der tawriya (double entendre) starken Ge-
brauch macht. Dadurch gelingt es ihm, zusätzlich zu den thematischen Ketten der 
primären Bedeutungsebene weitere Ketten in der sekundären Bedeutungsebene zu 
bilden oder Motive der ersten Ebene in der zweiten aufzunehmen und zu variie-
ren. In seinen Gedichten an ʿAlāʾaddīn ibn Faḍlallāh hat Ibn Nubāta diese Technik 
zur Meisterschaft entwickelt. Das hier zu besprechende Gedicht stammt aber noch 
aus Ibn Nubātas erster syrischer Periode (716–742/1316–1341), als der Dichter 
das Stilmittel der tawriya nur in wenigen Gedichten stärker als bei den meisten sei-
ner Zeitgenossen üblich einsetzte. Gerade die Analyse eines Gedichts aus dieser Pe-
riode läßt aber erkennen, was für Ibn Nubāta das Stilmittel der tawriya später so 
interessant machen sollte. 

Ich unterscheide terminologisch folgende Elemente der Ibn Nubātaschen Kom-
position: (1) Rahmen, (2) Qaṣīdenthemen und (3) Leitmotive und erläutere diese 
Terminologie an unserem Beispiel. 

Der Rahmen ist die lineare Organisationstruktur des Textes, wie sie durch die 
Abfolge makrostruktureller Abschnitte gebildet wird. In einem Lobgedicht bilden 
in der Regel nasīb und madīḥ die primäre Rahmenstruktur, die oft noch in zwei 
oder drei, selten mehr, thematische Unterabschnitte unterteilt werden können. 
Eine solche Struktur kam für unser Gedicht nicht in Frage. Ein nasīb hätte sich 
nicht mit dem traurigen Anlaß des Todes al-Muʾayyads vertragen, während ander-
erseits ein zu enger Anklang an das Genre des Trauergedichts wiederum mit dem 

 
61  Vgl. Thomas Bauer: »Communication and Emotion: The Case of Ibn Nubātah’s ›Kindertoten-

lieder‹ «. In: Mamlūk Studies Review 7 (2003): 49–95. 



Thomas Bauer 

 

296 

freudigen Anlaß der Amtseinsetzung al-Afḍals inkompatibel gewesen wäre. Ibn 
Nubāta mußte also die Struktur des Gedichts neu erfinden. Er gelangt zu folgender 
Lösung: 

 
1–5 (5 Verse) Exposition Trauer – Freude 

6–22 (17 Verse) Hauptteil I al-Muʾayyad – al-Afḍal 
23–35 (16 Verse) Hauptteil II al-Afḍal und seine Tugenden 
36–43 (8 Verse) Schluß al-Afḍal – Ibn Nubāta 

 
Eine kurze Exposition von fünf Versen leitet das Gedicht ein. In diesem kurzen Ab-
schnitt werden, wie wir sehen werden, alle Themen und Leitmotive des Gedichts 
eingeführt. Der Abschnitt selbst behandelt den Gegensatz ›Trauer/Trost – Freude/ 
Glückwunsch‹, also die Ambivalenz des Anlasses. Dieser Gegensatz, der in den Ver-
sen 1 bis 3 jeweils innerhalb eines Verses behandelt wird, wird in den Versen 4 
und 5 auf zwei Verse und auf zwei Fürsten, den verstorbenen und den kurz vor 
seiner Inthronisation stehenden, in Form eines Segensspruchs aufgeteilt. 

Mit dem programmatischen Wort malikāni »zwei Fürsten« beginnt der erste 
Hauptteil, der die Einsetzung al-Afḍals mit dem Tod al-Muʾayyads konfrontiert, 
also das Thema ›der Fürst ist tot – es lebe der Fürst‹ durchführt. Einige Verse (12f.) 
sind schon reine Preisverse auf al-Afḍal, werden jedoch immer wieder mit Remi-
niszenzen auf den verstorbenen Fürsten durchbrochen, dem schließlich auch der 
Schluß dieses Abschnitts gehört: Er wird in Vers 20 (und nur an dieser einen Stel-
le) namentlich genannt, ehe der Abschnitt mit einem Segensspruch auf den Ver-
storbenen zu Ende gebracht wird. 

Mit einem kurzen Segen beginnt der zweite Hauptteil (V. 23). Segenssprüche 
sind in diesem Gedicht Abschnittsmarkierungen, die an die Stelle traditioneller 
Überleitungssignale treten, wie sie etwa ein taḫalluṣ bieten würde (ohne daß die 
Abschnittsgrenzen exakt mit den Segenssprüchen zusammenfallen). In diesem 
zweiten Hauptteil steht al-Afḍal im Mittelpunkt. Die Antithese toter Fürst – neuer 
Fürst ist nun aufgelöst, und es kann ein Abschnitt reinen madīḥs auf al-Afḍal erfol-
gen, der freilich noch immer von Antithesen und mit vielen Hinweisen auf das Er-
be und die Vorfahren durchsetzt ist. 

Mit Vers 36 beginnt der Schlußteil. Das Dualnomen malikāni »zwei Fürsten« 
des Verses 6 wird nun zur Einzahl und in den Vokativ gesetzt: a-yā malikan »oh 
Fürst!«, denn jetzt bringt sich der Dichter ins Spiel und redet den Fürsten an. Die 
Exposition reflektierte ganz unmittelbar die emotionale Ambivalenz der Situa-
tion: Trauer – Freude. Die erste Stufe der Bewältigung bestand darin, beidem 
einen Namen zu geben. Trauer, das war der Tod Muʾayyads, Freude, das ist die 
Inthronisation al-Afḍals, die die alte Zeit zurückbringt. Das Paar al-Muʾayyad – 
al-Afḍal hat das Paar Trauer – Freude konkretisiert und abgelöst. So kann die 
Trauer überwunden werden und die Aufmerksamkeit sich ganz auf den neuen 
Fürsten richten. Aber so, wie sich Trauer und Freude im ersten Hauptteil kon-
kretisiert haben, so wird nun al-Muʾayyad im zweiten Hauptteil abstrahiert. Von 
ihm bleiben die Tugenden und die Ahnen, die nun statt seiner zum Partner al-
Afḍals werden. Die antithetische Struktur bleibt also bestehen, auch wenn al-



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

297

Muʾayyad schon ferner gerückt ist. Im letzten Abschnitt schließlich nimmt der 
Dichter selbst diese Stelle ein. Das neue Paar bilden nun al-Afḍal und Ibn 
Nubāta. Im Schlußsegen – wieder ein Segen an entscheidender Stelle – ist jede 
Ambivalenz beseitigt und vollkommene Harmonie hergestellt. Der Schlußvers re-
flektiert diesen Prozeß: Freude füllt das Auge – also ist der Zwiespalt zwischen 
Trauer und Freude beseitigt, die in der Exposition ihren Ausdruck fand; Freige-
bigkeit füllt die Hände – also ist der Verlust des alten Fürsten überwunden, die 
im Hauptteil gestaltet wurde; und der Preis des Dichters füllt das Ohr – also ist 
die neue ›Paarbildung‹, die sich im Schlußteil anbahnte, vollzogen: der tüchtige 
Fürst und sein tüchtiger Dichter bewältigen die Vergangenheit und lassen die 
Ambivalenzen der Gegenwart vergessen. 

Themen und Leitmotive: So klar die Makrostruktur der Gedichte Ibn Nubātas 
auch immer ist, so unterläuft der Dichter sie doch ständig durch Themen, die das 
Gedicht entweder zur Gänze durchziehen oder doch in mehreren Gedichtteilen 
prominent sind. Diese die Rahmenstruktur übergreifenden Themen, auf die im Fol-
genden näher eingegangen wird, sind es, die den Charakter der Qaṣīde ausmachen, 
die ihre Gesamtaussage formen, und die jedem Thema der Rahmenstruktur seine 
spezifische Ausprägung geben, während sie ihrerseits durch die Rahmenstruktur 
ge- und verformt werden. Ein solches Qaṣīdenthema ist nicht so einfach in eine 
griffige Formulierung zu bringen wie ein Rahmenthema, weil es ja eine Reihe von 
Transformationen innerhalb des Gedichtverlaufs durchmacht. 

Wiederum quer sowohl zu den Rahmenteilen als auch zu den Qaṣīdenthemen 
durchziehen Linien das Gedicht, die sich zwar zu dem bzw. einem Qaṣīdenthema 
in Beziehung setzen lassen, aber dort, wo sie vorkommen, nicht unbedingt in Be-
ziehung zu ihm stehen müssen. Es handelt sich um Sprachsignale, die einander so 
ähnlich oder so eng zusammengehörig sind, daß sie aufeinander verweisen und 
eine Saite zum Schwingen bringen, die ihrerseits eine Resonanz des/eines 
Qaṣīdenthemas auslöst. Es kann sich etwa um Schlüsselwörter oder um Wörter 
einer Wortfamilie handeln, aber auch um eine bestimmte syntaktische Wendung 
oder um ein bestimmtes, immer wiederkehrendes Stilmittel etc. Ich spreche in die-
sen Fällen von Leitmotiven.62 Vielfach sind es gerade diese Leitmotive, die den Le-
ser auf die Spur der Qaṣīdenthemen bringen, weshalb es sinnvoll ist, die Analyse 
eines Ibn Nubāta-Gedichts mit der Suche nach solchen Leitmotiven zu beginnen.63 

Ein solches besonders auffälliges Leitmotiv ist das Wort ġayṯ, das viermal in 
diesem Gedicht vorkommt, nämlich zweimal im ersten Teil und je einmal im zwei-
ten und im dritten. In Vers 3 sind es die Tränen der Trauernden, die als »Regen« 
erscheinen. Im folgenden Vers 4, und nur in diesem, wird ġayṯ in seiner veritativen 
Bedeutung gebraucht, wenn der Dichter in einer Tradition, die in vorislamische 

 
62 Ich gebrauche den Begriff hier etwas weiter als W. Diem: Wurzelrepetition und Wunschsatz. Un-

tersuchungen zur Stilgeschichte des arabischen Dokuments des 7. bis 20. Jahrhunderts. Wiesbaden 
2005: 90–94 und Index S. 8446. 

63 Vgl. die Übersicht auf S. 329f., in die auch Elemente eingetragen sind, die hier nicht im ein-
zelnen erörtert werden. 



Thomas Bauer 

 

298 

Zeit zurückgeht, Regen auf das Grab des Verstorbenen herabfleht.64 In der Lob-
dichtung steht ġayṯ aber stets als Metapher für die Freigebigkeit des Gepriesenen. 
In dieser Bedeutung erscheint das Wort hier im zweiten Abschnitt (V. 22) bezogen 
auf al-Muʾayyad. Im dritten Abschnitt (V. 30) ist al-Afḍal die Bezugsperson des 
ġayṯ. Allerdings wird al-Afḍal nicht mit dem Regen metaphorisch gleichgesetzt, 
wie dies in Vers 22 mit al-Muʾayyad geschehen ist. Vielmehr wird der Regen im 
Wettrennen um die Freigebigkeit vom Fürsten besiegt. So spiegeln die Transforma-
tionen des Leitmotivs ġayṯ die Entwicklungen in der Qaṣīde wieder. Der »Regen« 
der Tränen (V. 3) wandelt sich zum Segensspruch für den Verstorbenen (V. 4), der 
in seiner Freigebigkeit selbst der Regen war (V. 22), der aber wiederum durch den 
Gnadenreichtum des neuen Fürsten überwunden ist (V. 30). Der Tränenregen ist 
damit aufgehoben und erscheint folglich im Schlußteil nicht mehr. 

Allerdings gehört das Wort ġayṯ, das ein so auffälliges Leitmotiv dieses Gedichts 
bildet, zu einem größeren Wortfeld, das in der Qaṣīde prominent ist. Hier sind zu-
nächst andere Wörter für Niederschläge zu nennen (V. 3: wābil, V. 13, 32: nadan, 
V. 31: dīma), sodann Wörter für Wolken (V. 26: saḥāb) und das Meer (V. 22: baḥr), 
das durch die Niederschläge gespeist wird. ›Niederschläge‹ sind mithin ein wichti-
ges Thema dieser Qaṣīde, das sich von Vers 3 bis Vers 32 durchzieht. Doch die 
Wolken, die den Regen bringen, sind nicht die einzigen Erscheinungen am Him-
mel, die in diesem Gedicht eine Rolle spielen. Hinzu kommen nämlich die Sonne, 
die gemeinsam mit dem Regen in Vers drei ihren ersten Auftritt hat und am Ende 
des zweiten Abschnitts, nur einen Vers vor dem Regen, unter der Bezeichnung 
šāriq ein zweites Mal erscheint (V. 21), sowie die Sterne, die in Vers 19 die 
Ayyubidendynastie verkörpern. Die Menschen auf der Erde aber, die durch diese 
Himmelserscheinungen ihr Glück empfangen, »spähen aus« nach ihnen (V. 8) und 
beobachten sie (V. 26), doch sind die Sterne (V. 19: naǧm, ʾanǧum) so deutlich 
sichtbar, daß es – und hier bringt der Dichter wieder sich selbst ins Gespräch – 
keines Astrologen (V. 40: munaǧǧim) bedarf, um die Vorzeichen richtig zu deuten. 
Durch die Einführung des Astrologen, der als Deuter der himmlischen Erscheinun-
gen als Double des Dichters erscheint, wird das Qaṣīdenthema ›Gestirne‹, das im 
Einleitungsteil eingeführt worden war, bis in den Schlußteil hinein verlängert. 

Dieses Thema ist aber wiederum nur Erweiterung eines noch grundsätzlicheren 
Themas, das man ›unten – oben‹ nennen könnte. Es wird ebenfalls bereits in der 
Einleitung vorgestellt, wo nämlich in Vers 5 die »untere Welt« dunyā durch den 
neuen Fürsten Macht (ʿizz) gewinnt. Im nächsten Vers leitet der nun deutlich aus-
gesprochene Gegensatz ›unten – oben‹ den zweiten Teil ein (V. 6: hawā – samā). 
Bis fast zum Ende des Gedichts entwickelt sich das ›oben – unten‹-Thema in vielfäl-
tiger Weise, oft in Wechselwirkung mit den übrigen Themen und Leitmotiven des 
Gedichts.65 Als Leitmotiv, das mit diesem Thema verbunden ist, lassen sich die 

 
64 Ein häufiges Motiv auch in Grabinschriften, vgl. Werner Diem/Marco Schöller: The Living and 

the Dead in Islam. Studies in Arabic Epitaphs. Bd. 1–3. Wiesbaden 2004, Index 3: 136. 
65 Es würde zu weit führen, hier im einzelnen darauf einzugehen. Ich verweise auf die Übersicht 

S. 329f. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

299

acht Ableitungen der Wurzel ʿly erkennen, die vom zweiten Abschnitt an (V. 10: 
maʿālī) bis zum Ende (V. 40: ʿalyāʾ) das Gedicht durchziehen.  

Ein weiteres Qaṣīdenthema ist ›Glück und Freude‹, das vom ersten (V. 1: 
tabassama) bis zum letzten Vers (V. 43: bišr) immer wieder auftaucht und von dem 
Leitmotiv ›Glückwunsch/Freudenbotschaft‹ (Ableitungen von der Wurzel hnʾ: V. 1, 
24, 41) begleitet wird. 

Genauso, wie ein Leitmotiv in der Musik nicht unbedingt aus einer Tonfolge 
bestehen muß, sondern auch eine charakteristische Harmonie oder ein bestimmter 
Rhythmus sein kann, muß auch ein Leitmotiv in Ibn Nubātas Gedichten nicht un-
bedingt lexikalischer Art sein, sondern kann etwa auch in Form eines Stilmittels 
vorliegen. Dies ist in unserem Gedicht ganz offensichtlich der Fall, wo das Stilmit-
tel des ṭibāq das ganze Gedicht von Vers 1 an bis zum Beginn des Schlußteils V. 36 
prägt. Der rhetorische Begriff ṭibāq wird zumeist mit »Antithese« übersetzt, doch 
zieht P. Cachia die Übersetzung parallelism vor, da der arabische Begriff weiter sei 
als der englische antithesis.66 Allerdings entsprechen die vorosmanischen Definitio-
nen des Begriffes ṭibāq ziemlich exakt denen der Begriffe ἀντίϑετον bzw. contentio 
der abendländischen Rhetoriker. So heißt es etwa in der Rhetorica ad Herennium: 
Contentio est, cum ex contrariis rebus oratio conficitur »Eine Antithese liegt vor, wenn 
die Rede aus gegensätzlichen Ausdrücken zusammengesetzt wird«.67 Ibn Nubāta 
konnte sich seinerseits an die Definitionen der beiden bedeutendsten Rhetorik-
theoretiker seiner Zeit halten, mit denen er gut bekannt, wenn nicht sogar eng be-
freundet war. Der eine war sein Dichterkollege Ṣafiyyaddīn al-Ḥillī, dem er am 
Hofe al-Muʾayyads mehrmals begegnet ist. Al-Ḥillīs Definition des ṭibāq entspricht 
exakt der des lateinischen Autors: aṭ-ṭibāq wa-l-muṭābaqa hiya l-ityān bi-lafẓayn 
mutaḍāddayn.68 Etwas komplexer ist die Definition von al-Qazwīnī, dem Prediger 
der Omayyadenmoschee zu Damaskus, an den Ibn Nubāta einige seiner schönsten 
Briefe gerichtet hat. Er definiert: al-muṭābaqa, wa-tusammā aṭ-ṭibāq wa-t-taḍādd 
ayḍan, wa-hiya l-ǧamʿ bayna mutaḍāddayn, ay: maʿnayayn mutaqābilayn fī ǧumla 
»Die muṭābaqa, die man auch ṭibāq oder taḍādd nennt, besteht darin, daß zwei Ge-
gensätze, d. h. zwei einander gegenüberstehende Denkinhalte, in einem Satz zu-
sammengebracht werden.«69 Durch den Ausdruck »einander genüberstehend« 
schließt al-Qazwīnī auch einen Fall wie den des berühmten Abū Tammām-Verses 
ein, in dem es von einem im Kampf gefallenen General heißt: »Als er die Gewän-
der des Todes anlegte, waren sie rot, doch kaum kam über ihn die Nacht, da wa-
ren sie aus grünem Brokat«.70 Auch hier liegt mithin ein ṭibāq vor, auch wenn ›rot‹ 
und ›grün‹ nicht im strengen Sinne Gegensätze sind. Da aber auch solche Fälle un-

 
66  Cachia (wie Anm. 38), Nr. 79. 
67 Rhetorica ad Herennium. Hg. u. übers. von Theodor Nüßlein. Zürich 1994, 4, 15, 21 (S. 218f.; 

Übs. Nüßlein). 
68  Ṣafiyyaddīn al-Ḥillī: Šarḥ al-Kāfiya al-badīʿiyya fī ʿulūm al-balāġa wa-maḥāsin al-badīʿ. Hg. von 

Nasīb Nashāwī. Beirut 21412/1992: 72 (Nr. 3). 
69  Muḫtaṣar as-Saʿd. Šarḥ Talḫīṣ Kitāb Miftāḥ al-ʿUlūm. Hg. von. ʿAbdalḥamīd Hindāwī. 

Ṣaydā/Beirut 1423/2003: 385. 
70  Ibid., 387. Die Märtyrer sind im Paradies in grünen Brokat gekleidet. 



Thomas Bauer 

 

300 

ter die klassische Antithese fallen, scheint mir die Übersetzung ṭibāq »Antithese« 
oder »Gegenüberstellung« angemessener als »Parallelismus«. 

Legt man nun einen solchen weiteren Begriff von ṭibāq »Antithese« zu Grunde, 
lassen sich folgende Beispiele aus Ibn Nubātas Gedicht notieren: 

V. 1: Glückwunsch – Trost, finster blicken – lächeln; 2: Lächeln – Tränen; 6: 
Niedersteigen – Hochsteigen; 5: unten sein – Macht; 7: welken – wachsen; 8: 
verlieren – hoffnungsvoll erblicken; 12: Auge – Vernunft; 13: Tau – Pfeile; 
14: sterben – entstehen; 15: niederreißen – aufstehen; 16: sich erheben – 
einstürzen; 19: (Stern) untergehen – aufgehen; 20: zu Ende gehen – 
erneuern; 22: Meer – Regen (?); 24: Rabīʿ – Muḥarram, inbasaṭa – anšaʾa; 
26: Gunst – Gewalt; 27: Gnade – Macht, zum Verstummen bringen – zum 
Sprechen bringen; 31: Friede – Krieg, Regen – Blut; 32: Tau – Durst; 33: 
Erbe – Erwerbung; 36: Hochland – Ebene, hinaufsteigen – hinabsteigen.  

Die Antithese ist in diesem Gedicht somit nicht nur ein Stilmittel, das häufiger als 
üblich verwendet wird, sondern ein Leitmotiv, das das Gedicht durchgehend prägt, 
ja das ein Ausdruck des eigentlichen Themas des Gedichts ist, das man verall-
gemeinernd ›Bewältigung von Ambivalenz‹ nennen kann, deren Gestaltung Ibn 
Ḥiǧǧa so nachhaltig beeindruckt hat. Akzentuiert wird diese Gegenüberstellung 
von Gegensätzlichem bzw. Komplementärem gelegentlich durch das Stilmittel des 
tarṣīʿ, der parallelen Gestaltung der Halbverse (V. 8, 26, 27, 31, 32, 39), die mit 
größerer Berechtigung als der ṭibāq die Bezeichnung »Parallelismus« verdienen 
würde. Über die verschiedenen Paarungen, denen die einzelnen Rahmenteile ge-
widmet sind, vollzieht sich diese Bewältigung von Ambivalenz, ehe sie mit Vers 36 
zu Ende kommt, auf den kein einziger ṭibāq mehr folgt. Mit diesem Vers, der den 
letzten Abschnitt des Rahmens und damit die letzte »Paarung« (al-Afḍal – Ibn 
Nubāta) einleitet, kommen die Antithesen zu Ende und sind die Gegensätze aufge-
hoben. Der letzte tarṣīʿ in Vers 39 ist ein reiner Parallelismus, in dem beide Halb-
verse einander bestätigen und alle Schlüsselwörter aus einem einzigen semanti-
schen Feld stammen. Am Ende des Gedichts in Vers 43 stehen bezeichnenderweise 
keine Begriffspaare mehr, sondern zwei Dreiergruppen, die sich in vollendeter 
Harmonie zueinander fügen: Freude, Gunst, Preis – Auge, Hand, Mund. 

4. Die vierte Dimension: Ibn Sanāʾ al-Mulk und Saladin 
Durch die Verschränkung der verschiedenen Qaṣīdenthemen und der Linien der 
Leitmotive, die sich über das gesamte Gedicht erstrecken und die die lineare Struk-
tur der Rahmenabschnitte kreuzen, erhält das Gedicht eine sehr komplexe, gewis-
sermaßen dreidimensionale Struktur. Doch es kommt auch noch die vierte Dimen-
sion hinzu, die Dimension der Zeit. So, wie nämlich die Inthronisation al-Afḍals 
die Kontinuität einer Dynastie sichert, die auf eine lange und ruhmreiche Ge-
schichte zurückblickt, so bekennt sich auch Ibn Nubātas Gedicht zur Kontinuität 
großer Dichtung, und es entstehen komplexe Beziehungen zwischen Gegenwart 
und Vergangenheit, Politik und Dichtung. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

301

In Ibn Nubātas Gedicht enthalten mindestens neun von 43 Versen (also fast ein 
Viertel) Zitate aus zwei älteren Gedichten. Das ältere findet sich in zahlreichen An-
thologien aus allen Zeiten, aus dem anderen hat Ibn Nubāta in seiner Anthologie 
Maṭlaʿ al-fawāʾid selbst mehrere Verse angeführt. Ibn Nubāta konnte also bei 
seinen Zitaten davon ausgehen, daß der Prätext bekannt war. Es handelt sich mit-
hin um Fälle gerichteter Intertextualität.71 Die Transformation, die beide Gedichte in 
Ibn Nubātas Qaṣīde erfahren, ist allerdings höchst unterschiedlich und spiegelt die 
antithetische Prägung des ganzen Gedichts wieder. Genauso, wie in Ibn Nubātas 
Gedicht die Trauer durch die Freudenbotschaft ausgelöscht wird, wird ein altes, 
frühislamisches Trauergedicht in ihm aufgehoben, während die Botschaft eines 
ayyubidenzeitlichen Lobgedichts in ihm bestätigt wird: 

Dichter Zeit Gattung Aussage 
ʿAbda ibn aṭ-Ṭabīb ferne Vergangenheit (47/667) Trauer aufgehoben 
Ibn Sanāʾ al-Mulk jüngere Vergangenheit 

(ca. 580/1184) 
Lob bestätigt 

Bei dem Gedicht, das Kulturerbe aus alter Zeit ist, handelt es sich um drei Verse 
eines Trauergedichts, das der frühislamische Dichter ʿAbda ibn aṭ-Ṭabīb72 anläß-
lich des Todes des Prophetengenossen und Stammesführer Qays ibn ʿĀṣim um das 
Jahr 47/667 verfaßt hat.73 Die Verse werden in der Ḥamāsa Abū Tammāms über-
liefert und auch in anderen Quellen häufig zitiert. Mit ziemlicher Sicherheit waren 
es zu Ibn Nubātas Zeit die berühmtesten Trauerverse im Metrum ṭawīl mit dem 
Reim -mā.  

م    عليك سلام   ما   الله قي س  بن  عاص    ورحمته ما شاء  أن يترح 

د ى   إذا زار عن ض  الر  ت ه  غ ر  ط  بلاد ك سل ما تحي ة  من غاد ر    شح 

  ولكن ه ب نيان  قوم  تھد ما   فما كان  قيس  ھ ل ك ه  ھ لك  واحد    

In Friedrich Rückerts Übersetzung lauten sie:74  
Gruß von Gott dem Kais Ben Aßem sei beschert 
und Erbarmung, alsolang Erbarmung währt. 
Gruß von einem, der nun steht an Todes Rand, 

 
71  Zum Unterschied gerichteter vs. ungerichteter Intertextualität s. Thomas Bauer: Altarabische 

Dichtkunst. Bd. 1–2. Wiesbaden 1992: 259–262. 
72  s. GAS II 198f. 
73  Zu Qays ibn ʿĀṣim s. EI2 4: 832f. (M. J. Kister). 
74 Friedrich Rückert: Hamâsa oder die ältesten arabischen Volkslieder, gesammelt von Abu Temmâm. 

Bearbeitet von Wolfdietrich Fischer. Göttingen 2004: 384, Nr. 256. Arabischer Text nach Abū 
Tammām: Dīwān al-Ḥamāsa, šarḥ al-Marzūqī. Hg. von Aḥmad Amīn, ʿAbdassalām Hārūn. Kairo 
1371/1951: 790. Eine Version in vier Versen findet sich in aṣ-Ṣafadī: al-Wāfī bi-l-wafayāt. Bd. 24. 
Hg. von Muḥammad ʿAdnān al-Baḫīt, Muṣṭafā al-Ḥayārī. Beirut 1994: 286f. Weitere Zitate in al-
Aġānī; al-Ḥamāsa al-Maġribiyya; at-Taḏkira al-Ḥamdūniyya etc.; vgl. GAS II 199 und die von 
Kister (wie Anm. 73) genannten Quellen. 



Thomas Bauer 

 

302 

der sonst immer dich zuerst gegrüßt im Land. 
Eines Einzeln Tod ist nicht der Tod von Kais, 
mit ihm trümmert seines Volkes Ehrenpreis. 

Die Kernaussage dieses Gedichts, derentwegen es sich wohl einen Platz im literari-
schen Gedächtnis der Araber erworben hat, ist der letzte Vers, der aussagt, daß 
mit dem Toten nicht nur ein einzelner Mensch, sondern eine ganze Gemeinschaft 
gestorben ist. Die Kernaussage des Ibn Nubātaschen Gedichts ist aber gerade das 
Gegenteil: So schmerzlich der Verlust al-Muʾayyads auch sein mag, so ist doch die 
Dynastie und die von ihr regierte Gemeinschaft nicht zugrunde gegangen. Es ist 
ein großer Einzelner gestorben, aber eben doch nur ein Einzelner. Ibn Nubāta hät-
te sehr wohl sagen können: hulkuhū hulku wāḥidin, wenn eine solche Aussage unter 
den gegebenen Umständen nicht frivol gewirkt hätte. Doch er zitiert nur den zwei-
ten Halbvers und verneint ihn: »das Gebäude eines Volkes ist nicht eingestürzt« (V. 
16). Durch diese explizite Umkehrung der Aussage ʿAbdas wird implizit auch die 
Aussage des ersten Halbverses umgekehrt. Nachdem die Aussage des ʿAbdaschen 
Gedichts dergestalt aufgehoben ist, kann Ibn Nubāta fünf Verse später (V. 21) den 
feierlichen Segensspruch, den ʿAbda über dem Grab des Qays ibn ʿĀṣim sprach, 
nun über al-Muʾayyad sprechen. Man beachte, wie geschickt Ibn Nubāta die situa-
tionsgebundene Anrede ʿAbdas an Qays (Qaysa bna ʿĀṣimin), die nicht in sein Ge-
dicht paßt, durch eine zweite kināya für die Ewigkeit ersetzt (mā ḏarra šāriqun), 
mit der er den Vers gleichzeitig in die Themenreihe ›Regen, Gestirne, Vorzeichen‹ 
einbettet. 

Ebenso, wie die Freudenbotschaft die Trauer ausgelöscht hat (Vers 1), wird das 
Trauergedicht ʿAbdas ausgelöscht durch ein Lobgedicht auf einen Ayyubiden, denn 
das »Gebäude eines Volkes« ist eben nicht niedergerissen, sondern steht, dank des 
Fortbestands der Dynastie, einstweilen noch aufrecht. Folgende Vertreter der Dy-
nastie spielen im Gedicht Ibn Nubātas eine Rolle: 

 
Name Lebensdaten wichtigster Posten im Gedicht 

 
Šāḏī ? Gouverneur von Tikrīt 

im Dienste der Sel-
dschuken

V. 7: aṣl 
šāḏawī 

Naǧmaddīn Ayyūb ibn 
Šāḏī 

(st. 568/1173) Gouverneur von 
Damaskus im Dienste 
Nūraddīns

V. 19, V. 
28 

Ṣalāḥaddīn ibn Ayyūb, 
al-Malik an-Nāṣir 

(532–589/ 
1138–1193)

Sultan von Ägypten 
und Syrien

nicht direkt 
erwähnt 

Abū l-Fidāʾ Ismāʿīl, al-
Malik al-Muʾayyad 

(672–732/ 
1273–1331) 

Gouverneur von 
Ḥamāh (710–732/ 
1310–1331)

V. 20 

Nāṣiraddīn Muḥammad 
ibn Ismāʿīl, al-Malik al-
Afḍal 

(ca. 712–742/ 
1312–1341) 

Gouverneur von 
Ḥamāh (732–742/ 
1331–1341)

V. 9 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

303

Vier Vertreter der Dynastie werden explizit genannt, wobei bemerkenswert ist, 
daß al-Afḍal, der Adressat, und sein Vater al-Muʾayyad, dessen Tod der Anlaß 
der Kondolenz ist, jeweils nur ein einziges Mal namentlich genannt werden, und 
zwar an keineswegs prominenter Stelle, nämlich al-Afḍal im vierten Vers des 
›Zwei-Fürsten‹-Abschnitts (V. 9), und al-Muʾayyad im drittletzten Vers desselben 
Abschnitts (V. 20). Damit rahmen zwar beide Hauptpersonen des Gedichts 
diesen Abschnitt ein, jedoch gerade so weit von den Abschnittsgrenzen entfernt, 
daß kein Gedanke an einen taḫalluṣ aufkommen kann, denn ein solcher Über-
gangsvers hätte die Hörer zu einer falschen Deutung des Aufbaus dieses Gedichts 
verleitet, in dem ja von Anfang bis zum Ende von diesen beiden die Rede sein 
soll. Wohl deshalb kommt auch der Name al-Afḍals in dem Abschnitt, der ganz 
eigentlich ihm gewidmet ist, nicht vor. Statt dessen treffen wir aber in diesem al-
Afḍal-Abschnitt gleich auf drei Ableitungen der Wurzel fḍl in dichter Folge (23, 
27, 29), deren erste im ersten Vers des Abschnittes steht und ausgerechnet afḍal 
lautet. 

Den beiden Endgliedern der Dynastie, al-Muʾayyad und al-Afḍal, stehen die bei-
den Anfangsglieder der Dynastie gegenüber. Der Urvater der Dynastie, Šāḏī, wird 
schon in Vers 7 angesprochen, und dessen Sohn Ayyūb, der Namensgeber der Dy-
nastie, wird gleich zweimal in seiner Eigenschaft als ›Urahn‹ genannt (V. 19, 28). 
So sind also die beiden Enden der Dynastie durch jeweils zwei Namen vertreten. 
Doch wo bleibt jener Mann, der den Namen der Dynastie erst wirklich groß ge-
macht hat und dessen Ruhm bis heute nicht verblaßt ist, wo bleibt al-Malik an-
Nāṣir Ṣalāḥaddīn (532–589/1138–1193), der Sohn Ayyūbs und eigentliche Grün-
der der Dynastie? Ein direkter Vorfahre von al-Muʾayyad und al-Afḍal war er zwar 
nicht, denn die Ayyubiden von Ḥamāh stammen von Saladins Bruder Tūrānšāh ab. 
Doch dies ist sicherlich nicht der Grund für das auffällige Verschweigen Saladins 
(zumal auch Tūrānšāh, der Eroberer des Jemen, nicht erwähnt wird). Der Grund, 
weshalb Saladin nicht genannt wird, muß vielmehr gerade dessen überragende 
Stellung in der Geschichte gewesen sein, dergegenüber sich seine späten Verwand-
ten in Ḥamāh wie Zwerge ausnehmen mußten. So ist es angemessen, den Fürsten 
von Ḥamāh als Nachkomme zweier Urväter zu präsentieren, die als Gouverneure 
im Dienste anderer Herren Großes vollbrachten und den Ruhm einer Dynastie mit 
wechselvollem Geschick begründeten, aber es wäre nur peinlich gewesen, den 
Gouverneur einer drittklassigen Provinz im Sold der Mamluken als ›zweiten 
Saladin‹ vorzuführen. Ṣalāḥaddīn konnte also nicht direkt genannt werden. Ander-
erseits durfte er in einem Gedicht, das gerade den Fortbestand einer Dynastie 
feiert, deren eigentlicher Gründer er war, auch nicht völlig übergangen werden. 
Und tatsächlich ist Saladin in diesem Gedicht stets präsent, wenn auch auf eine 
solch subtile Weise, daß kein Gedanke an übertriebene Anmaßung, weder beim 
Dichter noch beim gepriesenen Fürsten, aufkommen kann.  

Der Verweis auf Saladin erfolgt nämlich dadurch, daß über das ganze Gedicht 
hinweg Material aus einem Gedicht verwendet wird, das der Dichter Ibn Sanāʾ al-



Thomas Bauer 

 

304 

Mulk (550–608/1155–1211) zum Preis Saladins verfaßt hat.75 Dieses Gedicht steht 
im selben Metrum (ṭawīl) und weist denselben Reim (-mā) auf wie das Gedicht Ibn 
Nubātas. Trotzdem ist es keine muʿāraḍa und keine Kontrafaktur im klassischen 
Sinn, da Ibn Nubāta keine Reinterpretation des gesamten Gedichts bietet, sondern 
nur gezielt aus einigen seiner Verse zitiert und ihm ein Qaṣīdenthema entnimmt. 
Die Referenz ist aber dennoch unübersehbar, zumindest für jeden Kenner der 
neueren Literatur, denen die beiden Großliteraten aus dem Umkreis Saladins, der 
Qāḍī al-Fāḍil und Ibn Sanāʾ al-Mulk, auch al-Qāḍī as-Saʿīd genannt, als Meilen-
steine der Literaturgeschichte galten. Ibn Nubāta selbst hat eine Anthologie aus 
den Prosaschreiben des Qāḍī al-Fāḍil verfaßt und al-Muʾayyad gewidmet76 und 
beiden Qāḍīs breiten Raum in seiner ebenfalls al-Muʾayyad gewidmeten program-
matischen Anthologie Maṭlaʿ al-fawāʾid eingeräumt. Hier zitiert er auch Verse aus 
dem -mā-Gedicht Ibn Sanāʾ al-Mulks.77 

Wahrscheinlich stand am Anfang von Ibn Nubātas Arbeit der Entschluß, sich 
auf Ibn Sanāʾ al-Mulks Gedicht zu beziehen und ihm in Reim und Metrum zu fol-
gen. Und auch das »Gestirne«-Thema des Gedichts wird durch Ibn Sanāʾ al-Mulks 
Prätext vorgezeichnet, wie schon dessen erster Vers zeigt: 

م  الس م اأرى كل  شيء  في البسيطة  قد ن م ا    ب ع د ل ك حت ى ق   د ن م ت أنج 

Ich sehe, wie alles auf der Oberfläche der Erde durch deine Gerechtigkeit 
zunahm, bis schließlich sogar die Sterne des Himmels zunahmen! 

Der Anlaß des Gedichts war nämlich ein Komet, der unversehens am Himmel er-
schienen war.78 Vielleicht haben sich die Hörer des Ibn Nubāta-Gedichts schon 
beim Reim des siebten Verses (qad namā) an das Kometen-Gedicht Ibn Sanāʾ al-
Mulks erinnert gefühlt. Spätestens mit Vers 8 muß aber jedem Kenner des Kome-
ten-Gedichts der Bezug überdeutlich geworden sein, ist er doch ein deutliches 
Zitat von dessen Vers 27: 

را  لقد  أصبحت  للخلق مال كا     وأصبحت  فيھم للجميل متم ما   ف ف خ 

Welch ein Ruhm, denn du wurdest zum Herrn (Mālik) der Geschöpfe und 
wurdest unter ihnen zu einem, der das Schöne (Ǧamīl) zur Vollendung 
(Mutammim) bringt! 

 
75 Ibn Sanāʾ al-Mulk: Dīwān. Hg. von Muḥammad Ibrāhīm Naṣr. Bd. 1–2. Kairo 1388/ 1968f. 

Nachdruck in einem Bd. Kairo o. J.: 270–273. 
76  British Museum MS ADD 7307. 
77 Ibn Nubāta: Maṭlaʿ al-fawāʾid wa-maǧmaʿ al-farāʾid. Hg. von ʿUmar Mūsā Bāšā. Damaskus 

1392/1972: 275. 
78 Der Herausgeber datiert das Gedicht auf das Jahr 582, für das Astrologen großes Unheil ange-

kündigt hatten, weil Sonne, Mond und die fünf Planeten im Haus der Waage zusammentrafen. 
Tatsächlich hat Ibn Sanāʾ al-Mulk auch zu diesem Anlaß ein Gedicht auf Saladin verfaßt 
(Dīwān, S. 290–293). Diese Gestirnkonstellation ist aber offensichtlich nicht der Anlaß für das 
Kometen-Gedicht.  



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

305

Dieser Vers enthält das Stilmittel des tawǧīh, das wie die tawriya ein Stilmittel der 
Mehrdeutigkeit ist. Die Besonderheit des tawǧīh liegt darin, daß mehrere 
mehrdeutige Wörter eine nicht primär intendierte Nebenbedeutung besitzen, wo-
bei alle Nebenbedeutungen jeweils einem einzigen Wortfeld entstammen, ohne 
daß sich auf dieser Ebene ein konsistenter Bedeutungszusammenhang ergibt. Im 
vorliegenden Fall sind drei Wörter Homonyme, die neben ihrer primären Bedeu-
tung auch Namen dreier altarabischer Dichter sind. Eine tiefere Bedeutung steckt 
aber nicht dahinter. Bei Ibn Nubāta jedoch erhält das Wortspiel eine Bedeutung, 
an die bei Ibn Sanāʾ al-Mulk gar nicht zu denken war. Hatte dieser Dichter die Na-
men der Dichter nur deshalb ausgewählt, weil sie eine für die Aussage des Ge-
dichts passende Wortbedeutung haben, so werden sie nun bei Ibn Nubāta mit zu-
sätzlicher Bedeutung aufgeladen. Denn Mutammim ibn Nuwayra ist vor allem 
durch ein Trauergedicht auf seinen Bruder Mālik bekannt geworden. Diese Tat-
sache, die in Ibn Sanāʾ al-Mulks Erstverwendung des Wortspiels keine Rolle spiel-
te, wird nun von Ibn Nubāta genutzt, indem er den verstorbenen Mālik, auf den 
Mutammim seine Threnodie dichtete, mit dem verstorbenen al-Muʾayyad gleich-
setzt. Mutammim = al-Afḍal bleibt zurück, um das ›Schöne‹ zu vervollkommnen, 
wobei es sich wiederum gut fügt, daß Ǧamīl, anders als die beiden anderen alten 
Dichter, ein bekannter Liebesdichter war. Der Vers läßt sich nun auch lesen als 
Aufforderung zur Überwindung der Trauer durch aktives Tun. Damit wird auch 
die sekundäre Bedeutungsebene in die Semantik des Gedichts integriert und der 
Vers erhält eine Komplexität, die weit über die seines Vorbilds hinausgeht. Es zeigt 
sich, daß der Dichter-tawǧīh auf eine Weise, die Ibn Sanāʾ al-Mulk nicht ahnen 
konnte, viel besser in Ibn Nubātas Gedicht paßt als in das seines Erfinders! Dies ist 
der erste Fall von life follows fiction in diesem Gedicht. 

Ibn Nubāta stellt nahe an den Anfang seines al-Muʾayyad-Abschnitts ein Zitat 
oder zwei Zitate (wenn man in Vers 7 ein Zitat des Einleitungsverses Ibn Sanāʾ al-
Mulks erkennen will), und er setzt zwei weitere kurz vor dessen Ende.79 In Vers 19 
übernimmt Ibn Nubāta den zweiten Halbvers von Vers 4 aus dem Gedicht des Ibn 
Sanāʾ al-Mulk, in dem dieser die unvorhergesehene Bereicherung der Sternen-
schaar durch einen Kometen zum Lob des Fürsten wendet. Der Himmel, dichtet er, 
brauche sich gar nicht seines neuen Sternes zu rühmen, denn schließlich hätten 
die edlen Taten des Fürsten eine Vielzahl von Sternen aufgehen lassen: 

ما ه    فكم أطل ع ت  أفعال ك  الغ ر  أن ج  م  ر  جو  السماء  بنج   فلا يفتخ 

Wiederum erhält der Vers in der Umgestaltung durch Ibn Nubāta eine umfassen-
dere Bedeutung, da die Sterne, die der neue Fürst aufgehen läßt, den untergegan-
genen Stern des verstorbenen Fürsten ersetzen müssen. Der darauffolgende Vers 
Ibn Nubātas (V. 20) führt das Thema der ›Erneuerung‹ fort, und zwar wiederum 

 
79  Vgl. wiederum die Übersicht S. 329f., in der Zitate aus dem Ibn Sanāʾ al-Mulk-Gedicht mit 

dem Kürzel bSM und der Nummer des Verses verzeichnet sind. 



Thomas Bauer 

 

306 

mit einem Zitat aus dem Kometen-Gedicht (V. 49), von dem diesmal aber nur zwei 
Wörter (darunter das Reimwort) übernommen werden: 

ما س   أعدت  إلى مصر  سياسة  يوس ف     وجد دت فيھا من سمي ك  م و 

In den al-Afḍal-Abschnitt seines Gedichts hat Ibn Nubāta zwei weitere Zitate von 
Ibn Sanāʾ al-Mulk eingefügt. Das erste davon stellt einen weiteren, ganz mirakulö-
sen Fall von life follows fiction dar: Bei dem Qāḍī as-Saʿīd findet sich ein hübscher 
Vers, der die Freigebigkeit des Herrschers thematisiert (V. 23). Er lautet: 

ب يعا  وقبل ه    رأى كل  جود في الأ ماأتاه  فألفاه ر  80نام محر   

(Wie mancher Bittsteller) kam zu ihm und fand in ihm einen Frühling 
(Rabīʿ), nachdem er vorher hatte feststellen müssen, daß ihm jegliche Frei-
gebigkeit unter den Menschen verwehrt ist (Muḥarram). 

Ein weiteres Mal hat sich Ibn Sanāʾ al-Mulk einen charmanten tawǧīh ausgedacht, 
bei dem zwei Schlüsselwörter des Textes gleichzeitig Monatsnamen sind. Eine tie-
fere Bedeutung steckt wiederum nicht dahinter. Es hätte jeder Monatsname sein 
können, wenn er nur mit seiner etymologischen Bedeutung einen brauchbaren 
Sinn im Vers ergeben hätte. Ganz anders bei Ibn Nubāta, der den tawǧīh und das 
Reimwort in seinem Vers 24 übernimmt. Bei ihm sind die beiden Monatsnamen 
gerade nicht zufällige Nebenbedeutungen, sondern sehr wohl intendierte Bedeu-
tungen, die zentral für den Sinn des Verses sind, denn es war im Monat Muḥarram, 
als al-Muʾayyad starb, und es ist der Rabīʿ II, in dem al-Afḍal als neuer Sultan in-
thronisiert wird. So hat also in der Tat der Rabīʿ den Muḥarram ausgelöscht! Das 
Wunder dieser life follows fiction-Koinzidenz könnte darauf hindeuten, daß es gera-
de dieser Vers war, der Ibn Nubāta veranlaßte, das Kometen-Gedicht als Vorbild 
heranzuziehen. Seine Umgestaltung des Ibn Sanāʾ al-Mulk-Verses zeigt aber auch 
ein wichtiges Charakteristikum seines Umgangs mit Stilmitteln des Doppelsinns 
wie tawriya, tawǧīh und istiḫdām. Während andere Dichter aus dem Doppelsinn der 
Worte eine Pointe herausschlagen, die der Äußerung einen zusätzlichen Reiz ver-
leiht, gelingt es Ibn Nubāta immer wieder, durch den Doppelsinn zusätzlich eine 
weitere Sinnebene zu erschließen. Tawriya und tawǧīh sind in seinen besten Ge-
dichten nicht einfach Stilmittel, die der rhetorischen Ausschmückung dienen, son-
dern ein Mittel zu dem Zweck, Bedeutungen zu verdichten. 

Der nächste Vers des Ibn Sanāʾ al-Mulk-Gedichts, den Ibn Nubāta verwendet, 
führt den Gedanken des oben zitierten Verses 49 weiter, in dem es von Saladin 
hieß, er habe Ägypten die Ordnung Josefs wiedergegeben (nämlich ein Regime der 
Gerechtigkeit). Gleichzeitig habe er, der Sieger über die Fatimiden, »dort die Reli-
gion wiederbelebt, nachdem sie gestorben war« (V. 52): 

ي ما  وأحييت  فيھا الد ين  بعد م مات ه    فأنت  ابن  يعقوب  وأنت  ابن  م ر 

 
80 Ich verbessere ما ما zu المحر   .محر 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

307

Damit ist er als Wiederhersteller einer gerechten Ordnung mit Josef, dem Sohn 
Jakobs, zu vergleichen. Als einer, der von den Toten auferweckt (nämlich den 
rechten Glauben), ist er hingegen mit Jesus vergleichbar. Er ist also gleichzeitig 
der Sohn Jakobs und der Sohn Mariens, beides als Resultat eines Vergleichs im 
übertragenen Sinne. Ibn Nubāta übernimmt Struktur und große Teile dieses Verses 
in seinen Vers 28, der die Wohltätigkeit al-Afḍals preist. Hier sind es, konkreter als 
bei Ibn Sanāʾ al-Mulk, die Armen, denen der Fürst durch seine Freigebigkeit das 
Leben wiedergibt. Dies rechtfertigt, vielleicht noch besser als bei Ibn Sanāʾ al-
Mulk, den Vergleich des Fürsten mit Jesus. Der koranische Prophet Jakob aus Ibn 
Sanāʾ al-Mulks Vers wird aber nun durch einen anderen koranischen Propheten er-
setzt, nämlich durch Hiob. Dieser Hiob/Ayyūb ist aber kein Vergleichsobjekt, son-
dern der wirkliche, leibliche Vorfahr des Fürsten. Al-Afḍal ist somit Ibn Maryam 
im übertragenen, Ibn Ayyūb im konkreten Sinn. Durch diese Asymmetrie, die Ibn 
Nubāta in die Vorlage Ibn Sanāʾ al-Mulks einbaut, entsteht eine echte Paradoxie, 
die der Vers Ibn Sanāʾ al-Mulks noch nicht aufwies. Sowohl Sohn Jakobs als auch 
Sohn Mariens war Saladin nur im übertragenen Sinne. Deshalb ist es auch mög-
lich, beides gleichzeitig zu sein (zumal auch Jesus aus dem Hause Jakobs stammt). 
Gleichzeitig Sohn Mariens als auch Sohn Hiobs zu sein, ist nun aber in der Tat ein 
Paradox, da es nicht nur der biblisch-koranischen Genealogie widerspricht, son-
dern auch, weil sich der Satz weder als veritative noch als tropische Aussage lesen 
läßt, sondern ein Hin- und Herspringen zwischen beiden Lesarten erfordert. Ibn 
Nubāta gelingt mit seinem Zitat also erneut eine Steigerung der Komplexität. 

Auch der nächste Vers, den Ibn Nubāta zitiert, stammt aus der ›Josefspassage‹ 
Ibn Sanāʾ al-Mulks. Von beiden, nämlich von Josef und Saladin, sähe man in Ägyp-
ten nichts als einen Garten der Gerechtigkeit, und nichts als die Sunna der Gerech-
tigkeit überliefere man von ihnen (V. 50): 

 العدل  عنكما س نة بھجة العدل منكما    ولم ترو  إلا ر  إلافلم ت  

Ibn Nubāta greift den zweiten Halbvers dieses Verses im Schlußteil seines Gedichts 
auf, in dem er über al-Afḍal und sich selbst spricht. In seinem Vers 38 ist es Ibn 
Nubāta selbst, der überliefert, und zwar den Musnad al-Faḍl der beiden Fürsten, 
des verstorbenen al-Muʾayyad und des neu inthronisierten al-Afḍal. Das Nomen 
faḍl, das Ibn Sanāʾ al-Mulks ʿadl ersetzt, funktioniert auf drei Ebenen. Zunächst ist 
faḍl die »Vorzüglichkeit« als Eigenschaft der beiden Fürsten von Ḥamāh, sodann 
ist es eine tawriya muraššaḥa, deren nicht primär intendierte Bedeutung durch das 
Wort musnad suggeriert wird, ohne welches man nicht an den Prophetengenossen 
Faḍl denken würde, dessen von ihm überlieferte Ḥadīṯe eben in einem Musnad ge-
sammelt werden. Und schließlich setzt das Wort faḍl die Reihe der Ableitungen 
der Wurzel fḍl fort, die in den Versen 23, 27, 29 und 38 den Namen des nur ein-
mal in Vers 8 genannten mamdūḥ suggerieren sollen. 

Das letzte Ibn Sanāʾ al-Mulk-Zitat ist sprachlich nicht sehr auffällig, greift aber 
nochmals die Sternen-Thematik des Kometen-Gedichts auf. Der zitierte Vers Ibn 
Sanāʾ al-Mulks folgt im Ursprungsgedicht auf jenen ebenfalls von Ibn Nubāta 
zitierten Vers 4, in dem es hieß, der Himmel möge sich nicht eines einzigen neuen 



Thomas Bauer 

 

308 

Sterns rühmen, da Saladins Taten schließlich jede Menge Sterne hätten aufgehen 
lassen. Und außerdem, heißt es nun weiter, seien die ›Sterne‹ Saladins keinem Beo-
bachter verborgen, während dieser eine Stern, der unvorhersehbare Komet näm-
lich, der Kunst der Astronomen und Astrologen spotte (V. 5): 

م ا دا  وم ن ج  ي ا راص  وم ك ما أعيت  على راصد  لھا    وذا النجم  أع    ن ج 

Bei Ibn Nubāta übernimmt nun in Vers 40 der Dichter selbst die Rolle dessen, der 
den Aufgang der Sterne des neuen Fürsten vorhersagt, dem er schließlich schon 
früher eine Reihe von Lobgedichten gewidmet hatte. Es bedarf keines Astrologen, 
um die Sterne der Ayyubiden zu deuten. Es genügen die Dichter. Mit diesem Vers, 
auf den nur noch der Schlußsegen folgt, bestätigt Ibn Nubāta die Kernaussage des 
Gedichts seines verehrten Vorgängers Ibn Sanāʾ al-Mulk, nicht ohne die Bedeutung 
von Dichtung und Dichtern weit stärker hervorzuheben als der Qāḍī as-Saʿīd dies 
tat. Unausgesprochen wird durch die Zitate aus dessen Kometen-Gedicht auf dis-
krete Weise der Provinzgouverneur al-Afḍal mit dem Jahrhundertfeldherrn Saladin 
parallel gesetzt. Gleichzeitig stellt sich unausgesprochen (aber mit weit mehr Be-
rechtigung) der Dichter Ibn Nubāta an die Seite seines Kairener Landsmanns Ibn 
Sanāʾ al-Mulk. Vor allem aber reichert der Bezug auf Ibn Sanāʾ al-Mulks Gedicht 
Ibn Nubātas Qaṣīde mit weiteren Bedeutungen an, die in vielfältiger Weise mit den 
Rahmenthemen, den Qaṣīdenthemen und den Leitmotiven in Beziehung treten, 
während Ibn Nubāta in seinen Zitaten gleichzeitig die Verse Ibn Sanāʾ al-Mulks 
ihrerseits mit Komplexität anreichert. 

5. Bildungsbürgerliches Herrscherlob 
Wie die Analyse gezeigt hat, wird Ibn Nubātas Gedicht auf die Inthronisation al-
Afḍals von einem komplexen Netz aus internen Bezügen durchzogen, die ihrerseits 
mit zwei älteren Gedichten, die Ibn Nubātas Gedicht nach Art eines Palimpsests 
überschreibt, in Wechselwirkung treten. Das Gedicht weist mithin einen außerge-
wöhnlich hohen Grad an Komplexität auf, die keineswegs durch eine Überfülle 
rhetorischen Schmucks erzeugt wird, sondern durch Verflechtung und Verdichtung 
von Bedeutungen. Dennoch muß die Qaṣīde auf der Achse maṭbūʿ - maṣnūʿ sehr 
weit auf der maṣnūʿ-Seite angesiedelt werden. Dies ist keineswegs, wie man früher 
glaubte, durch einen vermeintlichen ›Zeitgeschmack‹ zu erklären, da Gedichte von 
ganz unmanierierter Simplizität auch zur Mamlukenzeit reichlich gedichtet wur-
den, oft von denselben Leuten, die gleichzeitig die feinziseliertesten Kunstwerke 
geschaffen haben. Ein schönes Beispiel hierfür liefert Ibn Nubāta selbst, der dem 
jungen Prinzen und Thronfolger al-Malik al-Manṣūr von Ḥamāh – keinem anderen 
also als dem späteren al-Malik al-Afḍal – eine lange Jagd-Urǧūza dichtete, die spä-
teren Literaturkritikern als Paradebeispiel für insiǧām »natürliches Dahinfließen 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

309

der Worte« galt.81 Šihābaddīn ibn Faḍlallāh, Ibn Nubātas Freund und Kollege als 
Stilist im Kanzleidienst, ist ebenfalls Autor einer Jagd-Urǧūza, die in ihrer stilisti-
schen Simplizität alle Behauptungen eines ›manierierten Zeitgeschmacks‹ Lügen 
straft.82 

Daß also das Inthronisationsgedicht Ibn Nubātas einen solch hohen Komple-
xitätsgrad und eine vergleichsweise geringe Unmittelbarkeit aufweist, kann weder 
durch die Epoche noch durch den individuellen Charakter des Dichters zureichend 
erklärt werden. Vielmehr ist es nötig, wie stets, das Gedicht im Gesamtzusammen-
hang des literarischen Kommunikationssystems, in dem und für das es entstanden 
ist, zu betrachten. Zum einen ist es also nötig, neben dem Dichter und dem Adres-
saten das potentielle Publikum in die Untersuchung einzubeziehen, zum anderen 
muß die Form der Kommunikation selbst rekonstruiert werden. 

Die Fülle der intra- und intertextuellen Bezüge in Ibn Nubātas Gedicht deutet 
stark darauf hin, daß es nicht primär für die mündliche Performanz komponiert 
wurde, was natürlich nicht ausschließt, daß seine ›Premiere‹ ein öffentlicher 
mündlicher Vortrag vor dem Adressaten und weiteren Zuhörern war. Die Komple-
xität des Gedichts – und damit sein eigentlicher Reiz – erschließt sich jedoch erst 
nach mehrmaligem konzentrierten Lesen durch einen gebildeten Leser. Außertext-
liche Hinweise verstärken diese Vermutung. Im Paratext des Dīwān al-Mutanabbī 
etwa werden immer wieder Situationen geschildert, die zeigen, welche Bedeutung 
der mündlichen Performanz eines Lobgedichts zukam. So erfahren wir, daß al-
Mutanabbī sein Lobgedicht auf Ṭāhir al-ʿAlawī vor einer größeren Versammlung 
von Familienangehörigen, Scherifen und Sekretären vortrug, wobei sich der Gast-
geber so geehrt fühlte, daß er dem Dichter zu dessen Vortrag den Thronsitz (sarīr) 
überließ und selbst unter der Zuhörerschaft Platz nahm.83 Von dieser ehrenvollen 
Platzzuteilung abgesehen, dürfte es sich um einen gewöhnlichen maǧlis gehandelt 
haben, einen Rahmen also, der wohl in den meisten Fällen die Bühne für eine Ge-
dichtpremiere darstellte. Immer wieder erfahren wir jedoch von einer größeren 
Öffentlichkeit, die der Rezitation beiwohnte, auch wenn es nicht immer so spekta-
kulär zuging wie im Jahre 342/954, als al-Mutanabbī ein Glückwunschgedicht 
zum Opferfest auf dem Hauptplatz von Aleppo hoch zu Roß vortrug.84 Natürlich 
hat auch al-Mutanabbī seine Gedichte nicht für den Augenblick der ersten Rezita-
tion gedichtet, sondern stets die weitere Mit- und Nachwelt im Auge gehabt. Den-

 
81  Vgl. Ibn Ḥiǧǧa, Ḫizānat al-Adab, 3: 102–115 und Geert Jan van Gelder: »Poetry for Easy 

Listening«. In: Mamlūk Studies Review 7/1 (2003): 31–48, bes. 41. Die im Dīwān gedruckte 
Fassung der Urǧūza (S. 585–592) ist mit 169 Versen unvollständig. Die wahrscheinlich voll-
ständige Fassung von 193 Versen findet sich in den Handschriften Berlin MS 8400, fol. 47b–
51a und in Šihāb al-Dīn al-Ḥiǧāzī, Rawḍ al-ādāb, Wien, MS 400, fol. 59b–62b. 

82  Vgl. Thomas Bauer: »The Dawādār’s Hunting Party. A Mamluk muzdawija ṭardiyya, probably 
by Shihāb al-Dīn Ibn Faḍl Allāh«. In: O ye Gentlemen. Arabic Studies on Science and Literary 
Culture in Honour of Remke Kruk. Ed. by A. Vrolijk/J. P. Hogendijk. Leiden 2007: 291–312. 

83  Šarh Dīwān Abī ’ṭ-Ṭayyib al-Mutanabbī li-Abī l-ʿAlāʾ al-Maʿarrī. Hg. von ʿAbdalmaǧīd Diyāb. Bd. 
1–4. A. Vrolijk/J. P. Hogendijk. Kairo 1986–1988, 2: 430. 

84  Ibid., 3: 372. 



Thomas Bauer 

 

310 

noch hat man den Eindruck, daß dem performativen Element bei ihm eine weit 
größere Bedeutung zukommt als bei seinen mamlukenzeitlichen Nachfolgern.  

In Ibn Nubātas Dīwān wird von öffentlichen Darbietungen nichts berichtet (was 
allerdings noch nichts heißen muß). Statt dessen geht nicht wenigen Gedichten die 
Bemerkung qāla wa-lam yunšid »er dichtete – trug es aber nicht vor«85 voran, wo-
mit offensichtlich nicht nur gemeint ist, daß kein mündlicher Vortrag erfolgte, 
sondern daß das Gedicht seinen Adressaten nie erreicht hat, denn bei jenen Ge-
dichten, die brieflich zugestellt wurden, findet sich diese Bemerkung nicht. Auch 
al-Afḍal hat mindestens eines der an ihn gerichteten Gedichte auf dem Postweg er-
halten.86 Trotzdem dürfte natürlich auch bei Ibn Nubāta die überwiegende Mehr-
zahl der Gedichte zum Lob eines Fürsten auf einem maǧlis vorgetragen worden 
sein. Allerdings – und dies ist der wesentliche Unterschied zu al-Mutanabbī und 
anderen vormamlukischen Dichtern – bilden Gedichte auf Fürsten keineswegs die 
Mehrzahl der von Ibn Nubāta verfaßten Lobgedichte. Trotz Ibn Nubātas unge-
wöhnlich enger Verbindung zu den Ayyubiden von Ḥamāh (einem der wenigen 
Fürstenhäuser in dieser Zeit, bei denen man mit arabischsprachigen Lobqaṣīden 
noch Eindruck machen konnte), hat er allein auf Angehörige der Gelehrten- und 
Beamtenfamilie der Banū Faḍlallāh mehr Qaṣīden verfaßt als auf die 
Ayyubidensprößlinge, ganz abgesehen von all den Gedichten an die anderen 
hohen Sekretäre des Dīwān al-Inšāʾ in Damaskus, Kairo und Aleppo, an Beamte der 
Finanz- und Heeresverwaltung, an Richter und Professoren. Und diese Gedichte 
wurden nun in den allermeisten Fällen brieflich verschickt, in der Regel zusammen 
mit einem begleitenden Schreiben in Kunstprosa, wie aṣ-Ṣafadīs Alḥān as-sawāǧiʿ 
oder der Dīwān des Ibn Nubāta-Schülers al-Qīrāṭī deutlich zeigen.87 Da nun also 
Lobgedichte, die von Mitgliedern der zivilen Elite der ʿulamāʾ auf andere Mitglie-
der dieser Gruppe gedichtet wurden, eine weit größere Bedeutung erlangt hatten 
als Lobgedichte auf Mitglieder der fast ausschließlich nichtarabischen militäri-
schen Elite (zu der auch alle Fürsten und Gouverneure zählten), und da nun Lob-
gedichte auf ʿulamāʾ nur selten in einem maǧlis öffentlich rezitiert wurden, sondern 
viel häufiger schriftlich weitergegeben wurden, konnte sich die Ästhetik der Schrift-
lichkeit gegenüber der Ästhetik der Mündlichkeit in der Gattung des Lobgedichts 
durchsetzen. Diese Ästhetik der Schriftlichkeit war zunächst nichts anderes als die 
Ästhetik des inšāʾ, der stilistisch ausgefeilten, raffinierten Briefe und Urkunden. In 
welcher Weise welche Genres der Dichtung dieser Zeit von der Ästhetik des inšāʾ 
beeinflußt sind, wird die zukünftige Forschung zu zeigen haben. 

Die Ästhetik der Mündlichkeit war damit keineswegs völlig verdrängt. Die 
Jagd-Urǧūza des Kanzleistilisten Šihābaddīn ibn Faḍlallāh etwa beginnt mit einem 
deutlichen Bezug auf mündliche Performanz: 

  
 

85  So auch bei einem Gedicht an al-Afḍal: Dīwān S. 562–563. 
86  s. ibid., 491: قف بباب الملك الأفضل يا   طرسي  الماثل واشرح شجني. 
87  s. Ḫalīl ibn Aybak aṣ-Ṣafadī: Alḥān as-sawāǧiʿ bayn al-bādiʾ wa-l-murāǧiʿ. Hg. von Ibrāhīm 

Ṣāliḥ. Damaskus 1325/2004; al-Qīrāṭī: Maṭlaʿ an-nayyirayn. Ms. Fatih 3861. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 

 
 

311

ور  ب ور  * إن شئ ت  يا مقت طف  الس ر    وم جتبي لطائف  الح 

ي ود   بر  الص    بالطير والك لاب  والف ھ ود  * أن ك ت روي خ 

ب ا  ر  د يث م ن رأى وج  با* فاسمع  ح   88كيف  تخاتل الطيور والظ 
Wenn du ein Sammler bist subtiler Freuden,  
 wenn du gerne dir Genüsse pflückst, 
Wenn du erzählen willst vom Jagen, von 
 der Pirsch mit Vögeln, Hunden und Geparden: 
Dann lausche jenem, der den Wettkampf zwischen 
 Vögeln und Gazellen selbst erlebte! 

Mündliche Ästhetik, die auf schnelle Verständlichkeit und unmittelbare Wirksam-
keit abzielt, dominiert nach wie vor bei Jagdgedichten, in den Strophengedichten 
und in jenen Gattungen und Formen, die eine hohe Performativität aufweisen, wie 
in der Maqāme oder gar im Schattenspiel. Diese Formen der Literatur gewinnen in 
der Mamlukenzeit sogar noch an Bedeutung, so daß von einer Verdrängung münd-
licher Ästhetik in der Mamlukenzeit überhaupt nicht die Rede sein kann – ganz im 
Gegenteil. Das Lobgedicht aber, das trotz seiner vorwiegend schriftlichen Existenz-
weise noch bei al-Mutanabbī eine mündlich geprägte ›Überwältigungsästhetik‹ aus-
zeichnete, ist in der Mamlukenzeit eine Domäne der Ästhetik der Kanzleistilisten 
geworden. 

Dies führt uns nun zu der Frage, für welches Publikum ein solches Lobgedicht 
wie Ibn Nubātas Inthronisationsgedicht verfaßt wurde. Der gepriesene Fürst ist 
zwar der Adressat des Gedichts, doch ohne ein weiteres Publikum funktioniert das 
Lobgedicht weder für den Dichter noch für den Fürsten.89 Das Publikum für Ibn 
Nubātas Lobgedichte aber dürfte wiederum im selben Kreis derjenigen zu suchen 
sein, denen Ibn Nubāta seine übrigen Lobgedichte widmete. Einen konkreten An-
haltspunkt gibt uns Ibn Nubātas Werk Saǧʿ al-muṭawwaq. Im Jahre 716/1316 sie-
delte Ibn Nubāta von Kairo nach Damaskus über. Im Gepäck hatte er die Antholo-
gie Maṭlaʿ al-fawāʾid, die programmatisch die Aufgaben eines adīb aufzeigt. Dieses 
Werk widmete er nun Abū l-Fidāʾ, dem Fürsten von Ḥamāh. Gleichzeitig schickte 
er aber ein Exemplar dieses Buches an die für ihn wichtigen Persönlichkeiten von 
Damaskus und Aleppo mit der Bitte, einen taqrīẓ, also eine lobende Würdigung des 
Werkes, zu verfassen. Die Kunst bestand nun darin, zum einen den Verfasser Ibn 
Nubāta zu würdigen, andererseits auch des Widmungsträgers al-Muʾayyad lobend 
zu gedenken. Die so gesammelten taqārīẓ wurden von Ibn Nubāta durch würdigen-
de Vorstellungen der taqrīẓ-Verfasser und weitere Zeugnisse seiner Korrespondenz 
mit ihnen in Poesie und Prosa erweitert und in einem Band gesammelt, der unter 
dem Titel Saǧʿ al-muṭawwaq veröffentlicht wurde. Dieser Text, der die Kultur der 
mamlukenzeitlichen Intellektuellen vielleicht besser charakterisiert als irgendein 

 
88  Bauer (wie Anm. 82): 307. 
89  Vgl. Thomas Bauer: »Shāʿir (Poet): From the ʿAbbāsid period to the Nahḍa«. In: EI2 12 

(Supplement). Leiden 2004: 717–722. 



Thomas Bauer 

 

312 

anderer, ist in mehreren Handschriften, darunter einem Autographen,90 erhalten, 
aber noch unediert. Unter den elf Beiträgern dieses Buches sind etwa Šihābaddīn 
Maḥmūd, der Chef der Damaszener Staatskanzlei, sodann Naǧmaddīn ibn Ṣaṣrā, 
der šāfiʿitische Oberkadi von Damaskus, der bereits erwähnte Ḫaṭīb Dimašq al-
Qazwīnī, der Jurist, Professor und Inhaber hoher Verwaltungsämter Kamāladdīn 
Ibn az-Zamlakānī, der vormalige Heeresinspektor und Adelsmarschall Badraddīn 
ibn al-ʿAṭṭār, die beiden Kanzleistilisten und Literaten ʿAlāʾaddīn und Badraddīn 
ibn Ġānim sowie der Qāḍī und Ḥadīṯgelehrte Faḫraddīn ibn al-Muʿallim. 

Aus diesen Reihen dürfte sich nun auch der potentielle Leserkreis der Fürsten-
panegyrik Ibn Nubātas rekrutieren. Es war die Schicht der Kanzleibeamten, Ju-
risten und Ḥadīṯgelehrten, die größtenteils selbst im Kanzleistil trainiert waren, li-
terarisch interessiert waren und häufig selbst dichteten. Vor diesem ›gehobenen 
Bildungsbürgertum‹ wollte Ibn Nubāta seine Fähigkeit demonstrieren, in der alten, 
prestigeträchtigen Gattung des Fürstenlobs zu glänzen, und diesem Publikum 
wollte der Fürst von Ḥamāh angemessen präsentiert werden. Diese beiden Fakto-
ren, einerseits die primär schriftliche Rezeption des Gedichts und andererseits der 
bildungsbürgerliche Hintergrund des Publikums, erklären hinreichend die Komple-
xität und den Anspielungsreichtum des Ibn Nubātaschen Inthronisationsgedichts. 

Trotz des fürstlichen Adressaten spiegelt das Gedicht mithin ebensosehr die Vor-
stellungen und Denkweisen der zivilen Elite wider wie die der militärischen Elite der 
umarāʾ, zu denen der Fürst al-Afḍal ja zu zählen ist. Gewöhnlich wird nun die zivile 
Elite der Mamlukenzeit mit der Gruppe der ʿulamāʾ gleichsetzt und die udabāʾ nicht 
als eigene Gruppe gezählt. Dies ist in gewisser Weise nachvollziehbar, denn 
schließlich hatten auch die meisten Literaten eine Ausbildung in Recht und Ḥadīṯ 
genossen. Auch waren die Grenzen zwischen Ämtern, die mit religiösen Aufgaben 
im engeren Sinne betraut waren, und solchen, die auf sprachliche Fertigkeiten und 
verwaltungstechnische Kenntnisse zentriert waren, fließend. Hinzu kommt, daß der 
gesamte Komplex des islamischen Rechts zwar einerseits auf religiösen Basistexten 
errichtet ist, sich andererseits in der Praxis nicht von der Anwendung anderer, nicht 
religiös fundierter Rechtssysteme unterscheidet, so daß etwa ein Qāḍīamt nicht aus 
jeder Perspektive als religiöses Amt erscheint. Wenn man nun solche Differenzierun-
gen außer acht läßt und gleichzeitig das Wort ʿulamāʾ als »Religionsgelehrte« über-
setzt, erliegt man leicht dem Vorurteil, in der islamischen Welt seien alle Lebens-
bereiche durch die Religion geprägt worden. Unser Gedicht – und nicht nur dieses –, 
zeigt aber, daß weder der Fürst, noch der Dichter, noch das ʿulamāʾ-Publikum eine 
religiöse Interpretation der neu erlangten Herrschaft al-Afḍals zu hören erwarteten.  

Religion erscheint in diesem Gedicht in drei verschiedenen Kontexten: Erstens 
werden Bilder aus der Welt der religiösen Überlieferung als literarische Stilmittel 
eingesetzt, nämlich im Ibn Sanāʾ al-Mulk-Zitat in Vers 28, wo Hiob und Jesus 
durch ein literarisches Spiel mit dem Fürsten in Beziehung gesetzt werden. Zwei-
tens erscheint Gott in den Segenssprüchen als Beschützer al-Afḍals (V. 6: »möge 
Gott ihn bewahren«; V. 23: »Gott schütze dich«; V. 42: »reise im Schutze Gottes«) 

 
90 Ibn Nubāta: Saǧʿ al-muṭawwaq. Ms. Ayasofya 4045. 



Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 313

 
 

sowie als Gnadenbringer für den verstorbenen Abū l-Fidāʾ (V. 21: »der Friede Got-
tes sei über ihm«). Daneben finden sich aber auch Segenssprüche, die keineswegs 
islamisch sind, sondern deren Tradition in die Heidenzeit zurückreicht, etwa der 
Wunsch, der Regen möge das Grab des Verstorbenen tränken (V. 4) und die Hand 
des Glücks (an-nuʿmā) möge über dem neuen Fürsten walten (V. 5). Drittens 
schließlich wird der Fürst selbst als Förderer der religiösen Gelehrsamkeit präsen-
tiert (V. 29), vor allem wohl deshalb, weil sein Vater ein ausgewiesener Gelehrter 
war und von seinem Sohn eine Fortsetzung dieser Tätigkeit zu erhoffen war. Wie-
wohl also Religion in diesem Gedicht durchaus präsent ist, wird doch gerade die 
Erlangung und Ausübung der Herrschaft des Fürsten nirgends in einen religiösen 
Kontext gestellt. Schutz und Segen Gottes werden al-Afḍal in seiner Eigenschaft als 
Mensch zuteil, nicht in seiner Eigenschaft als Herrscher. Gott ist nicht Beschützer 
des Herrschers, der Dynastie oder des Fürstentums, sondern des Individuums al-
Afḍal. Dieser wiederum verdankt seine Herrschaft keineswegs Gott oder göttlicher 
Vorsehung, sondern zum einen der eigenen Kraft und zum anderen der Tüchtigkeit 
seiner Vorfahren: »Dein ist das Fürstentum durch Erbe und Erwerbung«, heißt es 
in aller Deutlichkeit in Vers 33, und es sind des neuen Herrschers ›edle Eigenschaf-
ten‹, die einen neuen Stern der Dynastie aufsteigen lassen, nicht etwa göttliche 
Auserwählung. Allein die Tugenden des Fürsten und die seiner Vorfahren sind es, 
die die Herrschaft legitimieren, Tugenden, die das Schicksal selbst (V. 12: ad-dahr) 
bezwingen – ein Gedanke, der Lesern arabischer Lobgedichte wohlvertraut ist, der 
sich aber theologisch schwer rechtfertigen ließe.  

Bei seiner Inthronisation in Kairo wurden al-Afḍal drei Turbane verliehen, zwei 
gelbe vom Sultan und ein schwarzer vom Abbasidenkalifen.91 Eine bessere Legiti-
mation als die Anerkennung durch den Kalifen aus der Familie des Propheten 
konnte man als sunnitischer Herrscher nicht haben. Ibn Nubāta erwähnt diese Tat-
sache aber in keiner einzigen seiner Afḍaliyyāt auch nur mit einem Wort – es muß 
ihm, dem Fürsten und dem Publikum unerheblich erschienen sein.  

Auch die Vision, die das Gedicht von der Herrschaft des Fürsten entwirft, läßt, 
sieht man von dem isolierten Hinweis auf die Förderung der religiösen Wissen-
schaften ab, eine religiöse Dimension vermissen. Es sind Wohlstand, Sicherheit 
und Ordnung, die der Fürst dem Land bringen soll. Von der Verwirklichung eines 
islamischen Staates oder der Durchsetzung des islamischen Rechts ist dagegen nie 
die Rede. Die Gedichte Ibn Nubātas – und nicht nur die seinigen – sind deshalb 
auch eine wichtige Quelle für die Rekonstruktion der zeitgenössischen Vorstellun-
gen von Staat, Herrschaft und Politik, und sie zeigen, daß selbst in einer Zeit, in 
der die ʿulamāʾ den Kern der zivilen Elite bildeten, von einer religiösen oder gar 
theokratischen Herrschaftskonzeption keine Rede sein kann. Bestätigt wird dieser 
Befund durch einen Herrscherratgeber, den Ibn Nubāta ebenfalls al-Afḍal widmete. 
Es ist gut möglich, daß auch dieses Buch im Zusammenhang mit den Inthronisa-
tionsfeierlichkeiten steht. Schließlich mußte ja auch die Rückkehr al-Afḍals aus 
Kairo irgendwie gefeiert werden, und Ibn Nubāta konnte schlecht noch ein Inthro-

 
91 al-Maqrīzī (wie Anm. 5): 345. 



Thomas Bauer 

 

314 

nisationsgedicht schreiben. So mag sich also das Genre des ›Fürstenspiegels‹ ange-
boten haben.92 Dieser ganz und gar machiavellistische Text zeigt, daß die durch-
aus weltliche Auffassung von Herrschaft und Politik, wie sie sich in der Lobdich-
tung zeigt, keine gattungsspezifische Besonderheit darstellt, sondern repräsentativ 
für die Art und Weise ist, wie die Herrscher selbst und die gesellschaftliche Elite 
ihrer Zeit auf Staat und Politik blickten. Das Gedicht Ibn Nubātas kann, zusammen 
mit weiteren einschlägigen Texten, somit nicht nur zu einem besseren Verständnis 
der Ästhetik der Mamlukenzeit beitragen, sondern auch zur Revision falscher Vor-
stellungen über die Art und Weise, wie die Elite der Zeit Politik und Herrschaft 
wahrnahm. 

 »unten-
oben« 

Regen; 
Gestirne, 
Vorzeichen 
 

Glück, 
Freude 

(versch.) Geschichte 

تبس مھ ناء ،   1  
ابتسام   2  
 غيث ،وابل  3

الشمس
البشر  

الغيث   4 Segen  
عز  – الدنيا 5 النعمی   Segen  
س م ا – ھوی 6   Segen  
 – أ صل 7

نما ،غصن  
وي  ذشا اصل   

نا  8 م  ش  الجميلانواع bSM 27 
الملكزمان   9

عادقد
 الأفضل

الثنا  معالي 10  
ترضی  الع لی 11  
12    

 
92 Mss. Istanbul, Topkapı, III. Ahmet 1822; Oxford, Bodleian, Seld. Superius 29; Wien, Staats-

archiv, Krafft 474. Die »Edition« von Salwā Qandīl (Ibn Nubāta: al-Muḫtār min kitāb tadbīr ad-
duwal. Beirut 2006) ist defektiv; es fehlt rund die Hälfte des Textes. 



 

الن د ی  13  
انقضی أنشا 14  
ض 15  – مقو 

ت     ق م 
 

 – نھضت   16
 تداعت

ʿAbda 3 

  علياك 17
 الأسلاف عليائه 18
أنجم،نجم أطلعت 19 انقضی  bSM 4أي وب،
وقتاجددت علياك 20

وموسما
bSM 49 
 المؤي د،

شارق   21 Segen ʿAbda 1 
بحرا ،الغيث   22 ءالثنا  
Segen أشرف 23 )افضل(  
 – انبسطت 24

 أنشأت
الھ ناالتھانی، bSM 23 

المتوسم الدنيا 25  
الس حاب  26  
)فضل(  27  
 أي وب، ابن  28

  مريم ابن
bSM 52 

)الفضائل( الع لی 29  
الغيث  30  
د يمة  31  
ن د ی  32  
33   
34   
  علياك 35
أتھم – انجد 36   
37   
 bSM 50 أنشي 38

)الفضل(   
الجميلانواع  39  
ءالعليا 40 منجما   bSM 5 
حظ  م ھن أ ،  41 Segen  
42  Segen  
البشر  43 الثنا  

Ibn Nubātas Gedicht zur Inthronisation al-Afḍals von Ḥamāh 315


