Die Dichter Harin ar-Rasids

Thomas Bauer

Zuerst erschienen in:
Wolfgang Drel3en et al.
(Hgg.): Ex Oriente. Isaak

. s EX ORIEN
und der weil3e Elefant. A GESCHICHTE UND GEGENWA
| X _‘:'ﬁ” CHRISTLICHER, JUDISCHE]
Bagdad_Jerusa|em_ | 5 B |JND ISLAMISCHER KULTUR

Aachen. Eine Reise durch

drei Kulturen um 800 und
heute. 3 Bde. Aachen,
Mainz: Philipp von
Zabern 2003, Bd. 1, S.
168-181.




1

Die Dichter Harin ar-Rasids *

Der Kalif dichtet

Drei Madchen halten die Ztgel in der Hand!
Drei Madchen fiillen mein Herz bis an den Rand!

Die ganze Menschheit gehorcht mir, doch ich gehorche
ihnen — sie aber leisten mir Widerstand!

Sie wurden stark durch die Macht der Liebe, und diese
Macht ist’s alleine, die meine Macht Uiberwand!*

Diese Verse, die Hartin ar-Rasid (reg. 170-193/786-809)*> auf seine drei
Lieblingssklavinnen verfal3te, sind nicht sein einziges Gedicht, und Hariin ar-Rasid
war nicht das einzige Mitglied des Abbasidenhauses, das als Dichter hervortrat.
Schon sein Vater al-Mahdi (reg. 158-169/775-785) hatte hin und wieder gedichtet.
Bedeutender waren Hariins Halbbruder Ibrahim (st. 224/839), einer der
beriihmtesten Sanger seiner Zeit, der auch eigene Texte zu seinen Liedern verfal3te,
sowie beider Halbschwester ‘Ulaiya, die ebenfalls dichtete und sang. Zu einer
umfangreichen Gedichtsammlung (diwan) brachte es der Kalif ar-Radi (reg. 322-
329/934-940). Ibn al-Mu‘tazz (st. 296/908) wiederum war zwar einer der politisch
erfolglosesten Abbasiden — er wurde am Tag seiner Proklamation zum Kalifen
ermordet —, doch blieb ihm der Ruhm eines der bedeutendsten arabischen Dichter
und Literaturtheoretiker. Gemessen an diesen war Hariin ar-Rasid nicht mehr als ein
Amateur, aber gerade dadurch unterschied er sich nicht von vielen seiner
Untertanen. Denn die Begeisterung fir Poesie war den Arabern ein Erbe aus
vorislamischer Zeit (und sie ist heute noch zu spuren). Dichtung hatte deshalb stets

* Zuerst erschienen in: Wolfgang Drel3en et al. (Hgg.): Ex Oriente. Isaak und der weil3e Elefant. Bagdad-
Jerusalem-Aachen. Eine Reise durch drei Kulturen um 800 und heute. 3 Bde. Aachen, Mainz: Philipp von
Zabern 2003, Bd. 1, S. 168-181.

! Abi 1-Farag al-Isfahani: Kitab al-Agani. (,Das Buch der Lieder*). 24 Bde. Kairo: Dar al-Kutub al-
Misriyya 1927-1974, Bd. 16, S. 345. Dieses wichtige Quellenwerk wird im folgenden abgekirzt zitiert
als Ag. Band:Seite. — Gerade bei diesen Versen Hariins geht allerdings auch das Geriicht, al-‘Abbas ibn
al-Ahnaf habe sie in seinem Namen verfal3t (vgl. ebd.). — AuBBer im Falle der Strophendichtung, die zu
dieser Zeit aber noch fast keine Rolle spielt, weisen alle Verse eines arabischen Gedichts denselben
Reim auf; oft reimen zusétzlich auch die beiden ersten Halbverse. So auch in diesem Beispiel. Wenn
nicht anders angegeben, habe ich in der Ubs. das Reimschema des Originals beibehalten.

2 Alle Daten werden zunéchst nach islamischer, dann nach christlicher Zeitrechnung angegeben.



2
wichtige Funktionen in der arabisch-islamischen Gesellschaft, und so ist nur
verstandlich, daf3 die arabische Poesie zu einer der beeindruckendsten
Dichtungstraditionen der Menschheit wurde.

Die Stadte der Abbasidenzeit waren erfullt von Poesie. Egal ob ein Dichter
»durch die Suks der Stadt streifte, die StraRen durchquerte, sich in den Schenken der
Vorstadte oder in ihren Garten niederliel3, zu den Flissen und Kanalen hinabstieg
oder sich auf einer Bricke postierte, ob er in einem Badehaus war, in einem Laden,
unter den Arkaden der Moscheen, in der Wohnung eines Blrgers oder eines Fursten,
Uberall und jederzeit konnte er Gedichte vortragen, ohne Erstaunen hervorzurufen,
konnte er Uber Liebe sprechen, ohne dafld man Uberrascht gewesen ware, und Tranen
vergieBen, ohne Anstol3 zu erregen.“® Wer jedoch die Dichtung zum Beruf machen
wollte, ohne auf anderes Einkommen zuriickgreifen zu kénnen, war zu dieser Zeit
auf die Hofe angewiesen, und so sind es vor allem Berufsdichter mit Beziehungen zu
farstlichen Méazenen, deren Werke bis heute Uberliefert werden. Im folgenden seien
aus einer Gruppe von rund dreil3ig berthmt gewordenen Dichtern, die in engerem
Kontakt zu Hariin ar-RaSid standen, sechs ausgewdahlt, um die wichtigsten

literarischen Genres der Zeit zu veranschaulichen.

Der Kalif wird bedichtet: ASga‘ as-Sulami und Mansiir an-Namari

Es muf3te nicht unbedingt der Hof des Kalifen sein. Auch die machtige Familie der
Barmakiden, die bis zu ihrem Sturz im Jahre 187/803 die Wesire Hariins stellte,
sowie andere hohe Beamte, Provinzgouverneure und Generale sorgten daftr, daf3 die
Dichter ihr Auskommen hatten. So fand auch A$ga‘ as-Sulami (gest. ca. 195/811)*
zunéchst einen Forderer in Ga‘far al-Barmaki, ehe er Gelegenheit hatte, beim Kalifen
vorzusprechen. Der Dichter stammte aus Basra, wo er seine literarische Bildung
erworben hatte. Zwar spielte die Herkunft eines Dichters in der islamischen
Gesellschaft, die keinen erblichen Adel kennt, kaum eine Rolle. Doch bei Asga‘,
dessen wahre Abstammung dubios bleibt, war dies anders. Denn als er in Basra
anfing, poetisches Talent zu zeigen, wurde er von Nachkommen des
Stammesverbandes der Qais adoptiert und mit einer entsprechenden Genealogie

® Bencheikh, Jamal Eddine: Poétique arabe. Essai sur les voies d’une création. Paris 1975, S. 38 (Ubs.
T.B.).
4 Das Folgende nach Ag. 18:211-252. Zu ihm und zu den Ubrigen hier genannten Dichtern vgl. auch
jeweils den entsprechenden Artikel in der Encyclopaedia of Islam, der Encyclopedia of Arabic Literature
sowie den Eintrag in F. Sezgin: Geschichte des arabischen Schrifttums. Bd. Il: Poesie bis ca. 430 H. Leiden
1975.



3
versehen. Damit hoffte man der peinlichen Situation, daf} seit geraumer Zeit kein
Dichter mehr aus diesem Kreis hervorgetreten war, Abhilfe zu schaffen. Obwohl
zwar die Stammeskonflikte der Umaiyadenzeit mittlerweile abgeflaut waren (an
deren Stelle war der Gegensatz zwischen Nichtarabern und Arabern getreten), war
der alte Stammesstolz noch immer vielfach lebendig. Unser Dichter profitierte davon
und hatte im Stamme Qais eine eifrige Fangemeinde.

Von Basra begab sich A$ga‘ in die nordmesopotamische Stadt Raqga, die
Hariin zur Residenzstadt ausgebaut hatte. Als Hariin eines Tages von einem Feldzug
gegen die Byzantiner zurickgekehrt war und die bei solchen Anlassen Ubliche
Offentliche Audienz stattfinden sollte, bei der die Dichter ihre Lobgedichte
vortrugen, wurde auch A3ga‘ zugelassen — allerdings, da er der jlingste war, dem
Protokoll gemal erst als letzter von acht. Das Gedicht, das er vorbereitet hatte, sollte
mit dem Vers beginnen:

Er dachte an die Zeit, als Schwerter seine Kameraden hiefRen,
und als — blieb er auch kuhl — die Madchen nicht von ihrer Liebe lief3en.

Die Ubliche Form fur Lobgedichte war es namlich, mit einer (oft in beduinischem
Milieu spielenden) Liebesklage (nasib) anzufangen. In diesem Fall handelt es sich um
eine Klage Uuber die vergangene Jugendzeit. Dadurch wurden die Zuhorer
emotionalisiert, und es wurde eine elegische Stimmung heraufbeschworen, die im
Laufe des Gedichts Gberwunden werden konnte und in der heroischen Emphase des
Schluf3teils, der dem Lobpreis des Herrschers gewidmet war, kulminierte. Die oft
altertimliche Diktion des nasib diente Uberdies dazu, einen Ruckbezug zur
poetischen Tradition herzustellen. So wichtig nun der nasib flir das Gedichtganze
auch ist — es war Freitagmorgen, und wahrend AS3ga‘s sieben Vorredner ihre
Gedichte rezitierten, rickte die Zeit des Freitagsgebets immer néaher, und ASga“
firchtete, vor dem Gebet mit seinem Gedicht nicht mehr fertig zu werden. Als er
schlielich an der Reihe war, lie3 er den nasib schlicht weg, Ubersprang die
Uberleitende ,Reisepassage”, in der der Dichter eine fiktive Wdustenreise zum
Adressaten schildert, und begann ganz unvermittelt gleich mit dem Lob des Kalifen,
das durch eine Praposition eingeleitet wurde, die aber nur aus einem
vorhergehenden Reiseteil (,,ich reite hin zu ...*) verstandlich geworden waére:

... ZU einem Farsten, dessen Gute sein Vermdgen ganz verzehrt:
Und Gnadengaben sieht man ausgestreut, und Spenden sich ergief3en!

Hartn, der du Zufriedenheit uns bringst, Hariin, Muhammads Sohn:
Es soll fir dich des Sieges Wasser, das so sufd schmeckt, immer fliel3en!



4
So ging es uber viele Verse mit dem Herrscherlob weiter, und als der Dichter
geendet hatte, lachte Hariin, denn er hatte den Grund flr das Fehlen des nasib
durchschaut, ja er liel3 ihn sich nachtraglich noch vortragen und belohnte ASga‘ mit
20.000 Dirham. Die anderen Dichter hatten nur halb so viel bekommen.®
Man wird der Gattung des Lobgedichts nicht gerecht, wenn man sie als
bloRe Schmeichelei der Dichter in der Hoffnung auf Belohnung abtut. Vielmehr
stellte sie einen wichtigen Bestandteil hofischer Repréasentation dar und war eine
wichtige Form des politischen Diskurses. Deshalb stiel3 sie auch bei einem breiten
Publikum auf Neugier und kunstlerisches Interesse, ja ohne dessen Interesse und
Neugier hatte das Lobgedicht seine gesellschaftliche Rolle gar nicht spielen kdnnen.
Der Vortrag von Lobgedichten stellt ndmlich einen Ritus dar, der die drei beteiligten
Parteien — Herrscher, Dichter und Offentlichkeit — in einem Akt gegenseitigen
Gebens und Nehmens zusammenfuhrt. Der Herrscher wird im Lobgedicht vom
Dichter dafiir gepriesen, dal3 er den Islam verteidigt, die Armen und Waisen
beschitzt und ein Vorbild an Freigebigkeit darstellt. Diese Tugenden des Herrschers
dienen (zusammen mit seiner ebenfalls im Lobgedicht thematisierten Herkunft) zu
seiner Legitimation gegentuiber der Offentlichkeit, stellen aber gleichzeitig einen
Anspruch dar, auf dessen Einlésung die Offentlichkeit pochen kann. Die Dichter
erhalten als Gegenleistung fir ihren Lobpreis einen Lohn und stellen sich damit dem
Herrscher als erstes Objekt zur Demonstration seiner Freigebigkeit zur Verfigung.
Vom Publikum, dem die Dichter Unterhaltung und asthetischen Genul3 bieten,
kénnen sie als Gegenleistung im Erfolgsfalle Ruhm erhoffen, der ihrer Karriere
weiter forderlich ist.

Die Dichter am Hofe waren Konkurrenten (aber dennoch oft miteinander
befreundet), und jeder strebte danach, am Ende einer Sitzung das erfolgreichste
Gedicht rezitiert zu haben. Oft waren es auch nur ein paar besonders treffende Verse
aus einem langeren Gedicht, die den Kalifen ergriffen und zum ,Hit* des Abends
wurden. ASga‘ wire dies beinahe einmal gelungen, aber eben nur beinahe. Im
Rahmen eines langen Lobgedichts hatte er zwei Verse vorbereitet, in denen er das
Motiv, wonach die Feinde Hariins auch im Schlaf keine Ruhe fanden, ganz auf die
Weise des ,,Neuen Stils* durch Personifizierung der TrAume ausdriickte. Er rezitierte
also:

®Vgl. Ag. 18:213.



5
Vor dir ist, oh Vetter Muhammads, der Feind niemals
sicher, ob’s Tag ist, ob Dunkelheit wahrt.
Denn wacht er, dann schreckst du ihn selbst, aber schlaft er, dann
zucken die Traume dein blitzendes Schwert!

Der Kalif zeigte alle Anzeichen tiefster Ergriffenheit, und ein Freund gab dem
Dichter ein Zeichen, hier aufzuhtren, weil er schon ahnte, da3 ASga‘ diese Verse
nicht mehr tbertreffen wirde. ,,Warst du nach diesen beiden Versen gestorben oder
verstummt,” sagte er spater zu ihm, ,hattest du als bester Dichter der Menschheit
gegolten!* Aber das Gespur fiur das rechte Mald an zu rezitierenden Versen, dem
ASga‘ seinen ersten Erfolg am Kalifenhof verdankte, hatte ihn nun verlassen. Er fuhr
unbeirrt mit seiner Rezitation fort, und der Kalif fing tatsachlich an, sich zu
langweilen. Und wie beflrchtet ging der Preis des Abends an den Dichter, der nach
A3ga‘ an der Reihe war.®

Dieser Dichter war Mansir an-Namari (st. 190/805). Er verdankt seinen
Ruhm ebenfalls fast ausschlieRlich seinen Lobgedichten auf Hariin und seine Wesire,
vor allem aber einem dieser Gedichte, namlich seiner ‘ainiyya (ein Gedicht, das auf
den Buchstaben ‘ain reimt), und es heiRt — ob wir der Uberlieferung trauen kénnen?
—, dal3 es eben dieses Gedicht war, das Mansiir nach dem erwdhnten Gedicht Asga‘s
vortrug. Kein Wunder, wenn ihn der Kalif den Preis davontragen liel3, denn diese
‘ainiyya ist eines der beriihmtesten Lobgedichte, die auf Hariin gedichtet wurden —
und es ist wohl auch eines der kriegerischsten. Von seinen siebzig Versen seien hier
zehn wiedergegeben. Schon am Anfang des Herrscherlobs preist der Dichter neben
der Freigebigkeit den energischen Umgang des Kalifen mit seinen Gegnern und mit
den Feinden des Islam:’

Wenn die Wolken uns enttauschten, lassen seine Hande
regnen; wenn er hort, was uns beengt, macht er es weit.

Der Kalif Hartin, der alle Herzen fiillt mit Hoffen,
halt fur die, die Boses sinnen, Furcht und Angst bereit.

Jenem Manne, der den Zorn Hariins auf sich gezogen,

bringen auch die funf Gebete keine Seligkeit.

Eine feste Burg, von Gottes rechter Hand erbaut und
vom Islam bewohnt, vor jedem Angriff wohl gefeit!

® Die Geschichte hier nach Ag. 18:215f.; sie wird aber in verschiedenen Versionen tberliefert.
7 Si‘r Mansiir an-Namari. Ed. at-Taiyib al-‘A$3as. Damaskus 1981, S. 95-106, hier die Verse Nr. 17, 18,
20, 25, 45, 46, 51, 52, 68 und 70.



6
Auch in den weiteren Versen, in denen der Dichter den Kalifen anredet, ist mehr von
kriegerischen Tugenden als von Freigebigkeit die Rede, ausgedruckt in Hyperbeln,
die den ,,Neuen Stil* dieser Zeit erkennen lassen:

Dort hat Gott dich hingestellt, wo man zwei Flusse
ineinander miinden sieht: die Gite und die Tapferkeit.

Wenn du einen Mann erhohst, wird Gott ihn auch erhdhen,
wenn du ihn erniedrigst, sinkt er hin in Niedrigkeit.

Schlachten schlugest du: Wenn Berge deine Gegner waren,
ausgerissen hatte sie dein Angriff und entzweit!

Nacht aus Staub, kein Mond, kein Stern, nur Spitzen ausgestreckter
Lanzen geben Glanz und deiner Stirne Helligkeit!

Am Schlufl3 des Gedichts setzt sich Manstr mit konkreten Gegnern auseinander,
namlich mit dem Anspruch der Schiiten, die meinten, die Herrschaft gebthre einem
direkten Nachkommen ¢Alis (des Neffen, Schwiegersohns und engen Vertrauten
Muhammads), wihrend die Abbasiden lediglich von al-‘Abbas, einem Onkel des
Propheten, abstammten:

‘Alis Haus: Die Herrschaft euch zu nehmen hat’s kein Recht, und

sie zu erben spurt es keinerlei Begehrlichkeit.

GroRer als das Recht des Neffen ist des Onkels Anspruch!
Hort auf diese rechte Ansicht, Leute weit und breit!

Doch wie ernst war diese emphatische Verteidigung der Legitimitat der Abbasiden
gemeint? Gerade jener Mansiir an-Namari war ndmlich einer der gar nicht wenigen
Literaten am Hof des Kalifen, die starke pro-‘alidische Neigungen hatten, um nicht
zu sagen: geradeheraus uUberzeugte Schiiten waren. So Uberliefert man ein
Trauergedicht Mansiirs auf den Martyrertod al-Husains, des Sohns ‘Alis. Der Dichter
al-‘Attabi, ein weiterer Konkurrent bei Hofe, der seit ldngerem ein gespanntes
Verhaltnis zu Mansiir hatte, redete dem Kalifen so lange ein, Mansiir sei iiberzeugter
Schiit und sein Lob auf die Abbasiden pure Heuchelei, bis Hariin beschlof3, Mansiir
hinrichten zu lassen. Doch noch ehe die Vollstrecker des Befehls Mansiir erreichten,
hatte diesen ein natirlicher Tod ereilt.®

8 vgl. Ibn al-Mu‘tazz: Tabaqat as-Su‘ar@. Ed. ‘Abdassattar Ahmad Farrag. Kairo *1976, S. 241-244. Der
Grund fiir das Zerwirfnis zwischen den beiden Dichtern soll gewesen sein, dal3 al-‘Attabi auf die
Klage Manstirs iiber das schwere Kindbett seiner Frau entgegnete, es helfe ihr sicherlich, wenn er den

Namen ar-Rasids auf ihren Unterleib schreibe, da er in oben zitiertem Vers ja selbst gesagt habe, ar-



Auf der Jagd mit Abti Nuwas

So grof3 der Ruhm von ASga‘ und Manstr zu ihren Lebzeiten war, so sollten sie doch
bald von den grofen panegyrischen Meistern des folgenden Jahrhunderts (Abu
Tammam und al-Buhturi) in die zweite Reihe verwiesen werden. Unangefochten
blieb aber die literaturgeschichtliche Stellung von Abt Nuwas, dem wohl
berihmtesten Dichter dieser Zeit. Seinen Nachruhm erlangte er aber nicht durch
seine Lobgedichte, sondern durch seine Wein-, Liebes- und Jagdgedichte sowie durch
seine bissigen Satiren und frivolen Scherz- und Zotengedichte, durch die er sich
heute in der arabischen Welt Zensurprobleme einhandelt.

Abii Nuwas wurde um 140/757 in Hiuzistan (heute im Iran) geboren,
verbrachte seine Kindheit und frihe Jugend in Basra, wo er anfing, als
Raucherholzschneider auf dem Drogenmarkt zu arbeiten, ehe ihn der Dichter Waliba
ibn al-Hubab (st. 170/786-7) in die Bohéme der Stadt Kiifa einfiihrte und seine
poetische Ausbildung iibernahm. Abi#i Nuwas absolvierte dariiber hinaus intensive
Studien bei den berihmtesten Philologen und Religionsgelehrten seiner Zeit. Im
Jahre 170/786-7 begab er sich nach Bagdad, wo ihn die Geschichten aus
Tausendundeiner Nacht als engsten Vertrauten Hariin ar-Rasids zeigen. Doch dieses
Bild entspricht nicht der Wirklichkeit. Tatsdchlich fand Abti Nuwas erst spat Zugang
zum Kalifenhof und hatte nie eine besonders enge Beziehung zum sittenstrengen
Hariin, der dem Dichter iiberdies zwei Gefdngnisaufenthalte bescherte. Erst unter
Hartins leichtlebigerem Sohn Amin stieg Abii Nuwas zum Intimus des Kalifen auf.®

Ohnehin fiihlte sich Abii Nuwas an den Hofen des Kalifen und der Wesire
unbehaglich, weil ihn dort das strenge Zeremoniell zwang, nur dann zu reden, wenn
er darum gebeten wurde. Wohler fuhlte er sich in den Weinschenken und bei
privaten Gelagen in den H&ausern und Garten befreundeter Dichter. Nur eine Art
»hofischer* (aber nicht so sehr zeremoniell geregelter) Veranstaltung scheint ihm
wirklich gréRere Freude bereitet zu haben, namlich die Jagd. ,,Hofisch* war die Jagd
Ubrigens nur, weil sie mit groRem Aufwand verbunden war, nicht, weil es
Jagdprivilegien gegeben hatte wie im Abendland. Das Jagdgedicht kam dem
sprachlich hochgebildeten Abii Nuwas auch deshalb entgegen, weil dieses Genre
besondere sprachliche Virtuositat erfordert. In Jagdgedichten wird die Jagd mit
Hunden, Beizvogeln, Geparden, oder die Jagd mit der Armbrust dargestellt.

Rasid ,mache weit, was uns beengt*; vgl. auch Ag. 13:148ff. — Auch hier existieren verschiedene
Versionen der Geschichte.
° Vgl. Wagner: Abii Nuwds, S. 52.



8

Entweder wird ein Jagdausflug geschildert oder auch nur das zum Jagen verwendete
Tier beschrieben. Ihre virtuose Beschreibungskunst zeigten die Dichter vor allem
durch ausgefallene Vergleiche, etwa wenn in folgendem Gedicht, das eine Beizjagd
mit einem Habicht schildert, der Schnabel des Tiers ausfuhrlich mit der Stirnlocke
eines koketten Junglings verglichen wird. Das Gedicht steht, wie ein Grof3teil der
Jagdgedichte, im Metrum ragaz, das durch die Kirze seiner Verse gekennzeichnet ist
(weshalb ich auf die Verwendung des Reims in der Ubersetzung verzichtet habe).
Zum kunstfertigen Charakter tragt hier auch ein besonders schwieriger Reim (-agi)
bei, der dem Dichter Gelegenheit gibt, mehrere ausgefallene, oft aus dem Persischen
stammende ReimwoOrter zu verwenden, die das Verstandnis nicht immer einfach
machen. Diese Verbindung zwischen der Schilderung eines freudigen Vergnigens
und hoher sprachlicher Virtuositat kennzeichnet dieses wie auch viele andere
Jagdgedichte:*°

In aller Friihe zog ich aus, die Nacht war noch tiefdunkel,

die Dammerung mit ihrem Schimmer noch nicht angebrochen,
inmitten von Gefahrten, die die nacht’ge Reise freute,

mit einem Habicht, dessen Fang wir einstens laut bejubelt.

Im Jahr der ersten Mauser stand er, die mit Stickereien

ihn schon bekleidet hat — ein Weber war nicht mit im Spiele.
Sein Federkleid ist koloriert, so dal® es dem Brokat gleicht.

Mit einem Tropfen Vitriol betupft sind seine Augen,

so dal es scheint, als diene ihm zum Schauen eine Lampe
inmitten einer Augenhohle von enormer Grolie.

Und einen Schnabel hat er, schwarzbraun und mit einer Krimmung,
als ware er die Schlafenlocke des koketten Jinglings,

der, wenn er aufbricht, sich verfuhrerisch die Haare krauselt,
die in sein Antlitz fallen, das wie Elfenbein weil3 leuchtet.

Doch schlieR3lich, als wir zu den Wegen zwischen Bergen kamen,
wo endlich wir den Ort der Jagd in heller Freude grufdten,
nachdem der Morgen schon erschienen war mit seinem Leuchten
durch rétlich-schwarze Dunkelheiten in der Felsengegend,

da loste ich dem Habicht beide Riemen voller Hoffnung

und rief ihn an wie jemand, der dem Freund Geheimes flistert,

9 Der Diwan des Abii Nuwds. Teil 2. Hg. von Ewald Wagner. Wiesbaden 1972, S. 204f. — In V. 8
(nagiruhii statt zahiruhii) und V. 16 liegt der Ubs. eine Textvariante zugrunde. Das Reimwort von V.
13 (yarag) ist mir unverstandlich.



9
und wie ein Blitz flog er dahin, doch ohne dessen Zucken.
Kein Tier, das er erjagen wollte, konnte ihm entkommen.
Er hatte, eh der heif3e Staubwind aufkam, schon erbeutet
an Gansen und an Haselhthnern ganze flinfzig Tiere —
ich habe sie genau gezahlt und nichts dazugeschwindelt!
Dem Manne, der bedrftig ist, ist er der beste Partner!

Muslim ibn al-Walid und das Weingedicht

Ein gleichermalRen hofisches wie ,burgerliches” Vergnigen war das Weintrinken.
Am Kalifenhof geschah dies nach streng geregeltem Zeremoniell, das genau
vorschrieb, wer wann auf welche Weise den Pokal zu leeren hatte.** In einer solchen
Sitzung (maglis, pl. magalis) versammelte der Kalif seine ,,Gesellschafter,
Zechgenossen* (nudam@, sg. nadim) um sich, bei denen es sich um Sanger, Dichter
und Gelehrte handelte, die fur ihre Dienste ein Honorar bekamen. Die hier
behandelten Dichter hatten wohl alle zeitweilig dieses privilegierte, oft aber auch
anstrengende (und zuweilen gar gefahrliche) Amt inne. Die strenge zeremonielle
Form, die ganz in sassanidischer Tradition stand (wo der Kaiser oft mit dem Pokal
als Sinnbild der Weltherrschaft dargestellt wird), 143t darauf schlie3en, dal3 diese
magalis nicht nur dem Vergnigen dienten, sondern auch der Repréasentation und des
Austausches zwischen Hof und kultureller Elite.

Doch Wein wurde auch bei privaten Festen, in den Weinschenken, die sich
haufig in den Vorstadten befanden, und in den christlichen Kldstern der Umgebung,
die beliebte Ausflugsziele waren, getrunken, und hier ging es nattrlich weniger
zeremoniell zu. So wird verstandlich, dal3 die ersten zweihundertfinfzig Jahre des
Abbasidenkalifats die grof3te Blite der arabischen Weinpoesie hervorbrachten. Doch
die Gattung des Weingedichts hatte sich so stark in der Kultur verwurzelt, dal3 sie
auch in viel spateren Jahrhunderten, in denen die Trager der islamischen Kultur vor
allem aus dem Kreise der Religionsgelehrten (‘ulam@) kamen, gepflegt wurde
(anders als etwa das Jagdgedicht), zumal das Weingedicht in mystischer Umdeutung
die Palette der Ausdrucksmoglichkeiten fiur religiose Erfahrungen erweiterte.
Umstritten war Weindichtung immer, und der Konflikt zwischen Weintrinken und
Religion nahm im Islam in gewisser Weise die Stelle ein, die der Konflikt zwischen
Sexualitat und Religion im Christentum einnahm. Doch erst die Entstehung

™ vgl. Neubauer: Musiker, S. 71ff. sowie den Beitrag Neubauers in diesem Band. Vgl. auch hierzu und
zum folgenden Peter Heine: Weinstudien. Untersuchungen zu Anbau, Produktion und Konsum des Weins
im arabisch-islamischen Mittelalter. Wiesbaden 1982.



10
moderner islamischer Ideologien, die sich an Vorbilder westlicher Ideologien
anschlossen, hat dem Weingedicht endgultig den Garaus gemacht.

Zu ar-Rasids Zeit war wiederum Abii Nuwas der bei weitem wichtigste
Weindichter, und bis heute ist er geradezu zum Synonym fur Wein und
Weindichtung geworden. Weine und Restaurants in vielen Landern der arabischen
Welt sind nach ihm benannt. Doch um auch andere zu Worte kommen zu lassen, sei
die Weindichtung anhand eines Beispiels von Muslim ibn al-Walid vorgestellt. Dieser
Dichter wurde als Sohn eines Webers zwischen 130 und 140 (747 und 757) in Kiifa
geboren und starb 208/823 in Gurgan am kaspischen Meer, wo er das Amt eines
Vorstehers der Postbehorde versah. Muslim ist gleichermal3en als Verfasser von
Lobgedichten auf Hariin, seine Wesire und Generale, als auch als Liebes- und
Weindichter hervorgetreten. Auch wenn seine Gedichte konservativer wirken als
diejenigen seines jiingeren Kollegen Abii Nuwas, gilt auch er als Vertreter des
»Neuen Stils“, d.h. einer Dichtungsweise, die altarabische Stilvorbilder tGberwand
und die Gedichte mit Paronomasien und gewagten Metaphern, Hyperbeln und
Atiologien anreicherte. Er soll sogar der erste gewesen sein, der die arabische Poesie
damit bereicherte, oder, wie es einige Philologen sahen, ,verdarb*“.*? Beispiele fir
diesen Stil finden wir auch in folgendem Gedicht, in dem die ununterbrochen
trinkenden Ménner ,das Feuer des Krieges der Becher entfachen“ und ,,den Wein
zum Reittier nehmen®, und wo der ,,Vollmond“ des Schenken den Weinpokal glitzern
lalkt und was der eindringlichen Metaphern mehr sind (die Paronomasien gehen in
der Ubersetzung verloren).

Die hier vorgestellten Weinverse sind Teil eines Lobgedichts, denn anders als
Abii Nuwas, der zahlreiche selbstdndige Weingedichte verfal3t hat, ist das Thema
Wein bei Muslim ibn al-Walid meist Teil eines mehrteiligen Gedichts. In unserem
Beispiel schildert Muslim zunachst die edle Schar der Zechgenossen und den luxurids
vorbereiteten Ort des Zechgelages im Schatten von Weinstocken. Er beschreibt die
Sangerinnen und die Madchen, die den Mannern Gesellschaft leisten (hier gekurzt),
und erzahlt schlie3lich die Geschichte des Weins, der viele Jahre alt ist (was ein
Hinweis auf dessen Gute ist), der um einen hohen Preis von einem judischen
Weinhéndler — Weinh&andler waren immer entweder Christen oder Juden — erstanden
wurde. Da das Wort fur Wein im Arabischen feminin ist, wird dieser Vorgang haufig
als ,,Brautwerbung“ gestaltet.® Dieser teure Wein war ein Ausbruchwein, d.h. er

2 vgl. Ag. 19:31; vgl. auch W. Heinrichs: Muslim b. al-Walid und badi‘. In: W. Heinrichs, G. Schoeler
(Hgg.): Festschrift Ewald Wagner zum 65. Geburtstag. Beirut 1994, S. 211-245.
13 vgl. Wagner: Abi Nuwas, 300f. (zur Weindichtung dort generell S. 289-308).



11

stammte von dem Most, der ohne zusatzliche Einwirkung allein aufgrund des
Eigengewichts der Trauben herausfliel3t. Schlie3lich fihrt uns der Dichter wieder
zurick zum Gelage, beschreibt, wie der Tonkrug angestochen wird und der Wein
durch Tucher geseiht wird, ehe er vom Schenken in Pokale gefullt (und — nach
antiker Sitte — mit Wasser gemischt) wird, wobei die Schénheit des Schenken neben
den zuvor erwdhnten Madchen einen zweiten erotischen Reiz darstellt, denn Erotik
und Wein gehorten eng zusammen:**

Manche Schar von Mannern, lauter und perfekt, zu
Edlen edel, tapfer und durch Bildung fein,

die, den Brand des Kriegs der Becher zu entfachen,
Wasser mischen will mit windgekihltem Wein:

In die Laube, wo die Erde Safran ist, der
Staub aus Ambra, lud ich manches Mal sie ein,

um Genuissen dort und Wonnen eines Lebens,
das man unverganglich winscht, sich zu erfreun,

beim Gelage zwischen Rebenpflanzen, deren
Zweige uns beschatten vor dem Sonnenschein.

Sangerinnen hier mit ihren grof3en Augen
konnten dinengrasende Gazellen sein.

Jeder hat ein hiibsches Madchen ohne Schmuck, in
zarter Jugendblite, ganz fur sich allein.

Diese Manner voll Vortrefflichkeit und Glanz — ein
edler und respektgebietender Verein —

nehmen sich den Wein zum Reittier, reiten auf ihm
auf dem Weg der Freuden Uber Stock und Stein.

Sonnenreifer Wein aus Karch: Im Krug die vielen
Jahre lieBen ihm die Gute angedeihn.

Als die Traubengabe dann erwachsen wurde,
handelte ich um den Brautpreis, sie zu frein.

4 Text: Sami ad-Dahhan: Sarh Diwan Sari® al-Gawani Muslim ibn al-Walid. Kairo 21970, S. 202-204;
Ubersetzt werden die Verse 15-21, 25-31, 33-39.



12
Teuer war sie ihrem Vormund, und er lie? sich
Uberlisten erst nach langen Feilscherein.

Und ich liel3 den Juden Goliath sie packen,
und die Summe, die ich zahlte, war nicht klein.

Nicht getreten hat man sie im Becken, nur ge-
wartet, bis von selbst auslief der Ausbruchwein.

Ich verwahrte sie im Krug und hillte ihn in
Decken aus agyptisch Flachs und Wolle ein.

Als des Weinkrugs Todesstunde kam — vergeblich
strebte er danach, vom Tod sich zu befrein —,

da durchstieR ich seinen Nabel, Blut floR3, und ich
liel3 es in vergoldete Pokale seihn.

Und es schien, der Schenke sei ein heller Vollimond,
und die Kanne glitzerte von seinem Schein.

Mit dem Auge schenkt er Liebesleidenschaft in
den Pokal, und mit den Handen schenkt er Wein.

Also schlirfen wir zwei Becher Leidenschaft, die
Schwachheit unsern Gliedern, unsrer Kraft verleihn!

Von Gazellen stammt der Hals des Kruges, seines
Schenken Auge mul3 von ihren Augen sein!

Die Liebesdichtung: Ibn al-Ahnaf und nochmals Abii Nuwas

Das Thema aller Themen war aber die Liebe, nicht nur am Hofe, und nicht nur in
der Dichtung. So versammelte der Barmakidenwesir Yahya in einem denkwiirdigen
maglis dreizehn Theologen (zumeist Mu‘taziliten und Schiiten, aber sogar ein
Zoroastrier war dabei), um Uber das Wesen der Liebe zu diskutieren.*® Natirlich
bildete Liebe das Thema der meisten Verse, die die Singer am Hofe Hariins
vertonten. Dies waren haufig Verse von alteren Dichtern. So fand Hartin besonderen
Gefallen an den Versen von Diu r-Rumma (st. 117/735), einem Dichter der
Umaiyadenzeit, der sich an der vorislamischen arabischen Poesie orientierte. Der

5 Der maglis wird wiedergegeben bei al-Mas‘tdi: Muriig ad-dahab. Ed. Ch. Pellat. 7 Bde. Beirut 1965-
1979, Bd. 4, S. 236-241.



13

Sanger Ibrahim al-Mausili lie® sich von Hariin ein Privileg auf die Vertonung seiner
Verse geben und verdiente gut damit.*®

Unter den zeitgenossischen Dichtern durfte es kaum einen gegeben haben,
der nicht auch Liebesdichtung (gazal) gedichtet hat. Ein Dichter, der sich ganz und
gar auf dieses Genre spezialisierte, war al-‘Abbas ibn al-Ahnaf.!” Der Kalif schatzte
seine Gedichte und seine Gesellschaft, nahm ihn mit auf Reisen und lief3 ihn in
Haremsstreitigkeiten vermitteln. Doch ihn als den ,,Minnesdnger am Hofe Hariin ar-
Rasids“ zu bezeichnen,'® scheint doch Ubertrieben, denn die Welt, in der sich al-
‘Abbas vor allem bewegte, ja die er geradezu verkorpert, ist das stadtische Milieu der
guraf@, der, wie man auf Franzisisch sagen wurde, raffinés und élégants, also
literarisch gebildeten jungen Leuten aus der Oberschicht, die einen raffinierten,
eleganten Lebensstil pflegten. Hierzu gehdrte geradezu als Distinktionsmerkmal die
richtige Art, hingebungsvoll zu lieben und an dieser Liebe zu leiden. Sich selbst
stilisiert al-‘Abbas zum vorbildlichen Martyrer der Liebe, wie in folgendem Gedicht,
dessen SchluBvers geradezu sprichwortlich geworden ist:*®

Den Schmerz, den Kummer kennst du nicht, und wie
man schlaflos wacht, hat niemand dich gelehrt!

Denn ich bin’s, dem die Tranen nimmermehr
vertrocknen, ich bin’s, dem der Schlaf verwehrt!

Und du bist einer Klage taub, die andern
stets noch ihrer Liebsten Gunst beschert!

So wurde ich zum Docht, der andern leuchtet,
wahrend selbst die Flamme ihn verzehrt!

Doch die eigentlich zukunftsweisende Liebesdichtung ging nicht von al-‘Abbas aus,
sondern wiederum von Abti Nuwas, dessen Vorbild fiir die nichsten tausend Jahre
mafgeblich werden sollte. Dem westlichen Beobachter fallt am starksten die
Tatsache ins Auge, dald sich seine Liebesgedichte nicht nur an Madchen, sondern
auch an Junglinge richten. Zwar war ihm sein Lehrer Waliba hierin vorangegangen,

doch war es erst Abti Nuwas selbst, der das homoerotische gazal in der arabischen

6 Ag. 5:238f., vgl. auch Neubauer: Musiker, S. 89.

17 Zu ihm vgl. Bauer: al-“Abbds ibn al-Ahnaf und S. Enderwitz: Liebe als Beruf. Stuttgart 1995. Er wurde
um das Jahr 133/750 geboren und muf3 zwischen 188/803 und 195/810 verstorben sein.

8 S0 Joseph Hell: Al-“Abbds Ibn al-Ahnaf, der Minnesinger am Hofe Hariin ar-Rasids. In: Islamica 2
(1926), S. 271-307.

9 Vgl. Bauer: al-‘Abbads ibn al-Ahnaf, S. 87f.



14

Literatur Wurzeln schlagen lief3, aus der es erst wieder auf Grund europaischen
Einflusses im 19. Jh. verschwand. Die schnelle Verbreitung, die diese Form der
Liebesdichtung fand, zeigt nur, dal} es Abii Nuwas gelungen war, eine Dichtung zu
schaffen, die nicht mehr langer die Vorstellungen von Liebe und Sexualitat
reflektierte, wie sie auf der arabischen Halbinsel herrschten, sondern wie sie in den
Stadten des fruchtbaren Halbmonds géangig waren. Diese wiederum scheinen sich
nur wenig von denjenigen der griechischen und romischen Antike unterschieden zu
haben, wo Liebe und Sexualitat nicht nach dem Geschlecht der geliebten Person in
homo- und heterosexuelle eingeteilt wurde, wie dies in der westlichen Moderne
geschieht, sondern der Geschlechterrolle nach in diejenige des erwachsenen Mannes
als Liebendem einerseits und der geliebten Person andererseits, die eine Frau oder
auch ein junger Mann vor dem Bartwuchs sein kann.?° Dabei ist der Geliebte der
arabischen (und ebenso der persischen und turkischen) Liebesdichtung alter als der
der griechischen , Knabenliebe“ (weshalb dieser Begriff hier auch nicht paf3t), und so
erstaunt es nicht, dal3 Gedichte, in denen sich der Dichter fur den schon méchtig
sprieRenden Bart seines Geliebten entschuldigt (zu diesem Zeitpunkt kommt die
Liebesbeziehung mit gesellschaftlichen Normen in Konflikt), schon bald nach Abi
Nuwas zu einem beliebten Genre der Liebesdichtung werden.?

Mit dem Islam kollidierte homoerotische Liebesdichtung vor allem dann,
wenn man in ihr eine Anstachelung zu verbotenen Sexualpraktiken sehen wollte,
denn ebenso wie im Abendland waren es nicht Veranlagungen, die die Religion
sanktionierte, sondern Handlungen. Gesellschaftlicher Konsens war aber, daf3
erotische Anziehungskraft von Junglingen und jungen Frauen gleichermal3en
ausging. So werden in der arabischen Literatur bis ins 19. Jh. hinein von ein und
denselben Verfassern Liebesgedichte auf Angehdrige beider Geschlechter (so wie
Liebesgedichte, die das Geschlecht der geliebten Person nicht erkennen lassen)
gleichermal3en produziert.

Die meisten Liebesgedichte auf Jinglinge, die Abii Nuwas dichtete,
unterscheiden sich inhaltlich nicht von denjenigen auf Madchen. Sogar das
Schonheitsideal ist bei beiden weitgehend gleich, und die Schénheit beider wird
durch dieselben poetischen Bilder dargestellt. So wird etwa das Gesicht mit dem

20 vgl. Bauer: Liebe, S. 150-184 mit weiterer Literatur sowie J.W. Wright Jr., Everett K. Rowson (eds.):
Homoeroticism in Classical Arabic Literature. New York 1997.
2L Vgl. Bauer: Liebe, S. 255-280.



15
Mond verglichen, der Oberkérper mit einem Zweig und das Gesal3 mit einem
Sandhiigel. Setzt man diese Vergleiche zusammen, klingt es wie folgt:

Auf dessen Gesicht kein Makel liegt,

an den sich das Kleid des Verflihrers schmiegt,
der einzig an Schoénheit ist und der sagt,

daf3 darin sein Anteil an dieser Welt liegt.

und Gott, als er schuf, erschuf ihn als Mond
und als Hugel dort, wo ein Zweig sich biegt.

So wiegt sich der Mond nun ber dem Zweig,
wenn der Zweig sich Uber dem Hugel wiegt.

Auch die Sehnsucht unerfullter Liebe, die Klage des Liebesleids und die Bitte um
Erhérung finden sich in Liebesgedichten jeglicher Art. So etwa in folgendem:#

Es imitiert der Mond dein Licht.
und wer ihn sieht, sieht dein Gesicht.

Wenn er dich nachahmt gibt sein Glanz
von deinem Glanze uns Bericht.

Der du mein alles bist, sei mild,
und leiste auf den Zorn Verzicht!

Oh Mondengleicher, in Geduld
ertrag ich diese Liebe nicht!

Doch waren die Liebesgedichte auf Jinglinge noch nicht durch die Konvention so
festgelegt wie diejenigen auf Madchen, und so finden sich bei Abii Nuwas hier des
ofteren Uberschneidungen mit Wein- und Scherzgedichten. Hierunter fallt auch das
folgende fur die Gattung des gazal eigentlich zu frivole, aber fiir Abti Nuwas nicht
untypische Gedicht, in dem vom Wein und von den als Knabberzeug zum Wein
gereichten Nussen die Rede ist, und das das Thema der Verganglichkeit irdischen
Lebens auf eine ganz diesseitige Weise (und ganz anders als in den gleich zu
besprechenden Askesegedichten Abii I-‘Atahiyas) gestaltet:*

22 Der Diwan des Abii Nuwas. Teil 4. Hg. von Gregor Schoeler. Wiesbaden 1982, S. 168 (Nr. 32).
23 Epd. S. 285f. (Nr. 209).
24 Epd. S. 295 (Nr. 225).



16
Unter allen Menschen gibt es keinen, der mir gleicht.
Statt Wasser seh ich Wein, statt Nussen Kisse dargereicht.

So geht es fort, und wenn die Augen muid geworden sind,
fallt mir, wenn mir ein Hintern dient als Bett, das Schlafen leicht.

Ihr Leute alle, kommt und hdret meine Predigt an:
Seid euch bewul3t, daf3 aller Seelen Frist gar schnell verstreicht!

Und deshalb soll den Herren preisen jedermann von euch,
der mit des Schicksals Hilfe eines Lieblings Gunst erreicht!

Abii I-‘Atahiya, der Dichter der Askese

Als ar-RaSid an einem Fieber darniederlag, erreichten ihn folgende Verse, die
angeblich eine lange und innige Beziehung zwischen ihm und ihrem Dichter, Abi 1-
‘Atahiya (131-211/748-826), begriindet haben sollen:#

WuRten die Menschen, was du fir sie bist,
stirben sie an deinen Schmerzen sogleich.

W0g' man die Menschheit auf gegen dich,
Gottes Kalife, sie wdge nicht gleich!

Auch der Arme — wie mancher erfuhr’s! —
sieht er dein Antlitz, macht es ihn reich!

Ibn al-A‘rabi (150-231/767-846), der grofRe Kenner der altarabischen Poesie und
eine der Grunderfiguren der arabischen Lexikographie (die Zeit ar-Rasids war eine
Periode machtigen Aufbliihens der arabischen Sprachwissenschaften), hat diese
Geschichte erzahlt, aber man glaubte ihm nicht. So schlechte Verse, hiel3 es, kénnten
unmoglich eine solche Wirkung gehabt haben. Aber es war auch nicht die
Lobdichtung, sondern die Gattung der zuhdiyya (etwa ,Askesegedicht®), der Abi 1-
‘Atahiya seinen Ruhm verdankt. In den Gedichten dieser Gattung, die vor ihm wenig
entwickelt war, spricht der Dichter von der Vergéanglichkeit, dem Tod, dem Alter,
der Nichtigkeit alles Irdischen und der Unzuldnglichkeit der Menschen. Wie Abi 1-

% A¢. 4:13f.; das Folgende, wenn nicht anders angegeben, nach Ag. 4:1-112 (z.T. ibs. in: Abu I-Farag:
Und der Kalif beschenkte ihn reichlich. Ausziige aus dem »Buch der Lieder«. Aus dem Arabischen (bertragen
und bearbeitet von Gernot Rotter. Tlbingen, Basel 1977, S. 186-204) und Ibn al-Mu‘tazz: Tabaqat as-
Su‘ar@, S. 227-234. Eine deutsche Ubersetzung der Gedichte Abii 1-‘Atahiyas liegt vor von Oskar
Rescher: Der Diwan des Abil ’l-‘Atahija. Teil 1. Stuttgart 1928 (= Gesammelte Werke. Abt. V. Bd. 1,
Osnabriick 1991).



17
‘Atahiya auf diese Gattung verfiel ist ebenso ungeklart wie so manches andere im
Leben dieses eigenwilligen Poeten.

Abii 1-‘Atahiya stammte aus Kiifa. Ubrigens ist es kein Zufall, daR die
meisten hier behandelten Dichter entweder aus Basra oder aus Kiifa stammten, denn
diese beiden alten Stadte bildeten das wichtigste Reservoir, aus dem das erst vom
GroRRvater ar-Rasids, dem Kalifen al-Mansiir (reg. 136-158/754-775), gegriindete
Bagdad seinen intellektuellen Nachschub bezog. In seiner Jugend trieb sich Abi 1-
‘Atahiya mit den ,Effeminierten“ (muhannatin) herum, die als Gaukler durch die
Lande zogen. Dann verdiente er sich sein Geld mit dem Verkauf von Tonkrugen. Es
wird erzahlt, dald die jungen Manner der Stadt zu seiner Werkstatt kamen, um seinen
Gedichten zu lauschen und sie aufzuschreiben, wobei ihnen die herumliegenden
Tonscherben als billiger Beschreibstoff dienten.?® Seine niedere Herkunft teilte er mit
vielen anderen Dichtern, denen in der relativ mobilen islamischen Gesellschaft, die
ja keine geburtsstandische ist, ein steiler Aufstieg gelang. Abii 1-‘Atahiya kam unter
Hariins Vater al-Mahdi nach Bagdad und dichtete, was man so dichtete: Lob-, Liebes-
und Weingedichte, mit denen er schnell Anklang fand. Das Objekt seiner
Liebesgedichte war eine Sklavin des Kalifen namens ‘Utba, die ihn aber abwies.
Unter dem Kalifat Hariins schlief3lich vollzog er eine abrupte Wendung und verfal3te
fortan nur noch zuhdiyyat. Hartin liel3 ihn deshalb sogar eine Zeit lang ins Gefingnis
werfen, welcher Aufenthalt sich literarisch als fruchtbar erwies (arabische Autoren
betrachteten Gefangenschaft oft als einen der dichterischen Inspiration forderlichen
Umstand), lie3 ihn aber bald wieder frei, nahm ihn zum standigen Begleiter, und
lie3 sich von ihm seine traurigen Gedichte, die den Kalifen oft zu Tranen rihrten,
vortragen, etwa nach Art des folgenden:*’

Oh sagte man mir nur — doch warum sollt ich’s glauben —
an welchem Tag mein Leben wird sein Ende haben?

In welchem Lande wird man mir die Seele rauben?
An welchem Flecken wird man wohl das Grab mir graben?

War die Wendung Abii 1-‘Atahiyas eine Reaktion auf seine enttduschte Liebe zu
‘Utba? Wollte er den Kalifen, den er vielleicht fiir mitschuldig hielt, da® diese Liebe
unerfullt bleiben muf3te, dadurch bewul3t vor den Kopf stof3en (was immerhin auch
die Gefangensetzung erklaren wiirde)? Hatte Abu 1-‘Atahiya ein Bekehrungserlebnis

% vgl. Ag. 4:9.
27 Ag. 4:46 = Abii I-“Atdahiya, as‘aruhii wa-ahbaruhii. Ed. Sukri Faisal. Damaskus 1965, S. 170 (Nr. 172)
(Reimschema in der Ubs. geandert); er ruihrt ar-Rasid zu Tréinen: z.B. Ag. 4:106.



18

gehabt? Wurde er gar zum Werkzeug einer Verschwoérung zum Sturz der
Barmakiden??® Oder hatte er lediglich mit den Askesegedichten eine Gattung
gefunden, in der er weitgehend konkurrenzlos (entsprechende Versuche Abii Nuwas’
nahm er sehr gereizt auf) Popularitit und Ruhm einheimsen konnte? Letzteres
scheint mir die Uberzeugendste Erklarung zu sein, hatte er sich doch auf einen Typ
von Literatur verlegt, mit dem er nicht nur in Hofkreisen, sondern auch bei
Religionsgelehrten, Predigern und einfachem Volk ein Publikum finden konnte.?® Vor
allem aber war der Stil der zuhdiyya einfach, und damit hob sich diese Gattung
merklich ab von den dbrigen, in denen sich der ,,Neue Stil* mit seinen kunstvollen
Metaphern und raffinierten Vergleichen immer mehr durchsetzte. Abii 1-‘Atahiya fiel
das Dichten leicht. Er kdnne, sagte er, ganz und gar in Versen sprechen, und er
dichte dergestalt, dal3 er wartete, bis ihm die Verse von selbst zuflégen; dann mufite
er nur noch die brauchbaren von den unbrauchbaren aussondern, und das Gedicht
ware fertig.*® Doch fir das kunstreiche Spiel mit Stilfiguren war der (wohl relativ
ungebildete) ,Naturdichter* weniger geschaffen, und so bot sich ihm die
Askesedichtung foérmlich an, zumal er es verstand, seinen Namen untrennbar mit
dieser Gattung zu verbinden. Es heif3t, sogar der byzantinische Kaiser habe davon
gehort und versucht, ihn an seinen Hof zu ziehen.®* Uberhaupt muR die Nachfrage
nach seinen Gedichten grol3 gewesen sein, lie3en sie sich doch auch zu praktischen
Zwecken verwenden, wie etwa der folgende, etwas misanthropische Zweizeiler, der
verfal3t wurde, um in einen Ring eingraviert zu werden:*

Ich bin der Menschen satt, will langer
nicht mehr horen ihr Gebrumme!

Wie viele Menschen gibt es doch,
wie klein dagegen ist die Summe!

Die These, Abu 1-‘Atahiyas Spezialisierung auf die Askesedichtung verdanke
sich — zumindest unter anderem — auch einer Erfolgsstrategie, ist um so plausibler,
als schon die Zeitgenossen nicht recht an Abii 1-‘Atahiyas fromme Wendung glauben

wollten. Wie schon etwa besingt er doch die Nichtigkeit irdischen Besitzes:*

%8 Eine solche, auf aberwitzige Uberinterpretation der Quellen beruhende Deutung bieten M.A.A. El
Kafrawy, J.D. Latham: Perspective of Abii al-‘Atahiya. In: The Islamic Quarterly 17 (1973), S. 160-176.
2 Vgl. Ag. 4:70.

0 vgl. Ag. 4:13.

¥ vgl. Ag. 4:105.

%2 Ag. 4:38.

3 Ag. 4:16.



19
Wenn der Mensch von seinem Geld sich nicht befreit,
macht ihn zum Sklaven dieses Geld.

Dir gehort das Geld nur, das du ausgibst, doch
nicht jenes, das dein Erbe z&hlt!

Hast du Geld, dann gib es dem, der es verdient,
eh’s Prassern in die Hande fallt!

Ein in der Tat bedenkenswertes Gedicht, das allerdings von einem Dichter stammt,
der fur seine Geldgier stadtbekannt war. Zahlreiche Anekdoten hiertiber laufen um.
So soll er auf die Frage, ob er Almosensteuer bezahle, geantwortet haben, er erndhre
davon seine Familie. Auf den Einwand, die Almosensteuer stiinde doch den Armen
und Waisen zu, entgegnete er: ,,Wenn ich das Almosengeld nicht meiner Familie
gabe, dann géabe es ja keine armeren als sie!***

Da nun Abi 1-‘Atahiya in einer Zeit der Blute der Weindichtung als
asketischer Protagonist der religiosen Dichtung erscheint, kénnte es um so
erstaunlicher wirken, daf? gerade er in Sachen Religion durchaus unorthodoxe
Ansichten vertrat. Insbesondere scheint er von dualistischen Ansichten beeinfluf3t
gewesen zu sein und wird deshalb hé&ufig als zindig ,,Manichder, Haretiker*
bezeichnet.*®* Auch am Kalifenhof war Religion ein beliebtes Thema, denn wiewohl
das dort herrschende persische Hofzeremoniell mit seinen rituellen Weingelagen
wenig islamisch wirkt, waren die Kalifen durchaus religioés. Immerhin bildete der
Islam ihre Legitimation und war es ihre Aufgabe, den Islam zu reprasentieren und zu
verteidigen. Dennoch lief der religiose Diskurs weitgehend aul3erhalb des Hofes ab,
namlich bei den Religionsgelehrten. Eine Theokratie im vollen Wortsinne war das
Kalifat mithin nicht, denn einen EinfluR auf die Religion, der demjenigen der
frankischen Kaiser (von den byzantinischen ganz zu schweigen) vergleichbar war,
konnten die Kalifen kaum je verbuchen. Doch theologische Fragen beschéaftigen den
Hof, und auch Abt 1-‘Atahiya mischte sich in theologische Debatten ein, und muf3te
sich unter diesen Umstéanden die Frage gefallen lassen, warum denn in seinen
Gedichten immer nur vom Tod und der Verganglichkeit die Rede ist, aber nie von

% Ag. 4:19.

% vgl. Ag. 4:5f., 8, 34f.; vgl. auch Josef van Ess: Theologie und Gesellschaft im 2. und 3. Jahrhundert
Higra. Eine Geschichte des religiosen Denkens im frilhen Islam. 6 Bde. Berlin, New York 1991-1997 (zu
Abii I-‘Atahiya bes. 1:448-450).



20
der Auferstehung. Dies war fur ihn Anlal3 fur folgende zuhdiyya, die starker dezidiert
islamisch gestimmt ist als die Gblichen:*

Wir alle werden vergehen.
Kein Mensch kann ewig bestehen.

Von Gott allein gingen wir aus;
zuriick zu ihm werden wir gehen.

Daf3 Gott man trotzt, dal er gar
verleugnet wird, wer kann’s verstehen?

Es kommt doch alles von ihm;
der Stillstand und das Geschehen.

Dal3 Gott ein Einziger sei:
Ein jedes Ding laRt uns dies sehen!

Vor allem ist es das religiose Gefuhl, das angesprochen wird, mehr als die
Religion selbst, denn die meisten Askesegedichte sind nicht ausdrucklich auf
theologische Satze oder religiose Normen bezogen. Vielmehr fand hier eine
emotionale Seite ihren Ausdruck, die durch Liebes- und Weingedichte nicht
abgedeckt wurde, und die sich spéater in den mystischen Gedichten der Sufis ganz
neue Erfahrungsbereiche erschlieen sollte. Doch schon zu ar-RaSids Zeiten gab es
die ersten Sufis, etwa die Heilige von Basra, Rabi‘a al-‘Adawiyya (st. 183/801), die
Mystikerin der Gottesliebe, der man die vielleicht altesten mystischen Verse der
arabischen Literatur zuschreibt. Sie soll, wie es hei3t, durch Basra gelaufen sein mit
einem Eimer Wasser in der einen und einer Fackel in der anderen Hand, denn sie
wollte ,,Feuer ans Paradies legen und Wasser in die Holle gie3en, damit diese beiden
Schleier verschwinden und es deutlich wird, wer Gott aus Liebe und nicht aus
Hollenfurcht oder Hoffnung aufs Paradies anbetet.“*” Doch sollte es noch eine Weile
dauern, ehe der Sufismus zu einer machtigen Ausdrucksform des Islam wurde.
Immerhin aber hatten die Dichter der Zeit ar-Ra$ids in der Askesedichtung eines Abli
I-‘Atahiya, vielleicht aber sogar noch mehr in der Liebes- und Weindichtung eines
Abii Nuwas, die Themen und Motive populdr gemacht, auf die die mystischen
Dichter spater zum Ausdruck ihrer Erfahrungen zurtickgreifen konnten.

% Ed. Faisal, S. 102-104 (Nr. 103) = Ag. 35 (ohne V. 4).
87 Annemarie Schimmel: Mystische Dimensionen des Islam. Die Geschichte des Sufismus. Koln 1985, S. 66.



21

Die Dichter Harins: Eine Bilanz

Mit den sechs hier vorgestellten Dichtern — ASga‘ as-Sulami, Mansiir an-Namari, Abi
Nuwas, Muslim ibn al-Walid, al-‘Abbas ibn al-Ahnaf und Aba 1-‘Atahiya - ist die
Reihe der namhaften Dichter, die mit Hartin in Kontakt standen, langst nicht
erschopft® — ganz zu schweigen von jenen, die dem Kalifen nie begegnet sind
(Rabi‘a al-‘Adawiyya wurde erwdhnt). Von den wichtigsten Gattungen der Dichtung
dieser Zeit konnte weder auf die Trauerdichtung noch auf die Satire und die Scherz-
und Zotendichtung nadher eingegangen werden, ebensowenig auf die
Versiibersetzung der persischen Fabelsammlung ,Kalila und Dimna“ durch Aban al-
Lahigi und die zu dieser Zeit aufkeimende arabische Prosaliteratur, deren erstes
Genie al-Gahiz (ca. 160-255/776-868) allerdings bei Hariins Tod erst ganz am
Anfang seiner Karriere stand.

Ohne jeden Zweifel also handelte es sich bei der Zeit Hariin ar-Rasids um
eine Blutezeit, und ohne jeden Zweifel um eine Aufbruchszeit, wie wir am
Aufkommen des ,Neuen Stils“, des homoerotischen Liebesgedichts und des
Aufblihens der Jagd- und Askesedichtung sahen. Es entstanden zahllose Gedichte,
die zu den Klassikern der arabischen Poesie gehdren und die noch heute ihren
Charme verspruhen, und es wurde so manche Weiche gestellt, die fur die arabische
Literatur der folgenden Jahrhunderte entscheidend sein sollte. Dennoch sollte man
sich davor hiten, diese Zeit gegen spatere Epochen auszuspielen. Denn ein
Hegelsches Geschichtsbild hat die Bedeutung der islamischen Kultur fur die
Menschheit ganz und gar auf jene Epoche beschranken wollen, in der sie Europa in
kultureller und materieller Hinsicht gleichermal3en endlos tberlegen war und in der
sie Wesentliches auch zur Entwicklung Europas (etwa durch die Vermittlung
aristotelischer Philosophie) beigetragen hat. Die Berechtigung einer eigenen
Geschichte, die nicht zum selben Resultat wie diejenige Europas fuhrte, wollte man
ihr aber nicht zugestehen. Analog dazu wollte man auch in der arabischen
Literaturgeschichte ein ,,Goldenes Zeitalter* erkennen, das man von ca. 750 bis 1055

% Nach ihrem Todesdatum geordnet lieRen sich, ohne Anspruch auf Vollstandigkeit, noch nennen: as-
Saiyid al-Himyari (st. ca. 173/789); Marwan ibn Abi Hafsa (st. ca. 182/798); Salm al-Hasir (st.
186/802); der Schwarze Nusaib al-Asgar (st. nach 190/806); al-‘Umani (st. vor 193/809); Abii $-Sis
(st. 196/812); Rabi‘a ar-Raqqi (st. 198/814); Ibn Munadir (st. 198/814); ar-Raqasi (st. ca. 200/815)
Aban al-Lahiqi (st. um 200/815); Abti Muhammad al-Yazidi (st. 202/817); Sa‘id ibn Wahb (st.
209/824); “Ulaiya bint al-Mahdi (st. 210/825); Abii Hafs as-Sitrangi ,der Schachspieler” (st.
210/825); Abli Ya‘qiib al-Huraimi (st. 214/829); al-‘Attabi (st. ca. 220/835); Bakr ibn an-Nattah (st.
nach 222/837); Di‘bil (246/860); unbekannt ist das Todesdatum von Abd Malik al-A‘rag, ‘Ali b.
Umaiya, Yasuf as-Saiqal und Yahya ibn Talib.



22

ansetzte, auf das dann ein Silbernes Zeitalter und schlief3lich eine lange Periode der
Finsternis folgte.*® Dieses Geschichtsbild ist langst nicht mehr haltbar, wie es
Uberhaupt vermessen ist, die eineinhalb Jahrtausende wahrende arabische
Literaturgeschichte in das ,,Wasserstrahlmodell* eines einzigen Auf- und Abstiegs zu
pressen. Vielmehr zeigt sich, da3 auch die arabische Literaturgeschichte durch
zahlreiche Blutezeiten, die mit Perioden geringerer literarischer Prominenz
abwechselten, gekennzeichnet ist. Doch die Linie einer sich organisch
entwickelnden, durch ein hohes Mald an Kontinuitdt gekennzeichneten arabischen
Literatur bricht erst infolge des Zusammenstof3es mit dem kolonialistischen Europa
in der zweiten Halfte des 19. Jhs. ab. Bis in diese Zeit aber lassen sich
Traditionslinien verfolgen, die zur Zeit Hariin ar-Rasids ihren Anfang nahmen. Die
literarische Epoche, die mit dem Namen des Kalifen Hariin ar-Rasids verkniipft ist,
erweist sich damit in der Tat als eine der wichtigsten formativen Perioden der
arabischen Literatur.

Weiterfuhrende Literatur

Thomas Bauer: Liebe und Liebesdichtung in der arabischen Welt des 9. und 10.
Jahrhunderts. Eine literatur- und mentalitatsgeschichtliche Studie des arabischen
Gazal. Wiesbaden 1998,

—.—. Al-“Abbas ibn al-Ahnaf: Ein literaturgeschichtlicher Sonderfall und seine Rezeption.
In: Wiener Zeitschrift fur die Kunde des Morgenlandes 88 (1998), S. 65-107.

Encyclopaedia of Islam. New Edition. Vol. 1-11. Leiden 1954-2002.

Encyclopedia of Arabic Literature. Hgg. J.S. Meisami, P. Starkey. 2 Bde. London, New
York 1998.

Renate Jacobi: Abbasidische Dichtung. In: Helmut Gatje (Hg.): Grundrif® der Arabischen
Philologie. Bd. 2: Literaturwissenschaft. Wiesbaden 1987, S. 41-63.

Philip Kennedy: The Wine Song in Classical Arabic Poetry. Oxford 1997.

Gregor Schoeler: Bashshar b. Burd, Abii ’I-‘Atahiyah and Abii Nuwds. In: The Cambridge
History of Arabic Literature: ‘Abbasid Belles-Lettres. Cambridge 1990, S. 275-299.

Andras Hamori: On the Art of Medieval Arabic Literature. Princeton 1974.

Eckhard Neubauer: Musiker am Hof der frihen ‘Abbasiden. Frankfurt 1965.

Ewald Wagner: Abii Nuwds. Eine Studie zur arabischen Literatur der friihen
‘Abbasidenzeit. Wiesbaden 1965.

—.—: Grundzuge der klassischen arabischen Dichtung. 2 Bde. Darmstadt 1987, 1988.

% S0 etwa H.A.R. Gibb, J.M. Landau: Arabische Literaturgeschichte. Zirich 1968.



